

SUR L'EPITRE CANONIQUE

# DE S. JACQUE

# CHAPITRE PREMIER.

Joye dans les souffrances. Demander à Dieu la sagesse. Dieu auteur de tout bien. Parler peu, & écouter volonti rs. Pratiquer la vérité qu'on connoît. La vraie Religion consiste dans les bonnes œuvres.

V. I. J Acobus Dei & Domini nostri V. I. J Acque, serviteur de Dieu & de no-Jesu Christi servus, duodecim tre Seigneur Jesus Christ, aux

tribubus, que sunt in dispersione, salu- douze tribus qui sont dispersées, Salut.

# COMMENTAIRE.

ACOBUS Deistrvus, duodecim tribu-BUS. Jacque, serviteur de Dieu, aux douze Tribus qui sont dispersées (a). S. Jacque Evêque de Jérusalem, & Apôtre adresse son Epître aux Fidéles convertis du Judaisme, qui étoient répandus dans toutes les par-

ties du monde. Les Juiss depuis les captivitez d'Assyrie & de Babylone, s'étoient dispersez par toutes les Provinces & les Isles de l'Orient & de

<sup>(4)</sup> Tais & Ti Marworz. Confer 1. Petri I. Initio. Syr. Dispersis inter Gentes.

2. Omne gaudium existimate, fratres mei, cum in tentationes varias incideri- diverses afflictions qui vous arrivent, tis:

#### COMMENTAIRE.

l'Occident. La plûpart de ceux qui avoient été transportez au-delà de l'Euphrate, n'en étoient pas retournez; quoiqu'il en soit venu a Jérusalem, & dans la Judée, de toutes les douze Tribus, comme on l'a montré ailleurs (a). Mais le nombre de ceux qui demeurérent dans l'Asie, dans l'Egypte, dans la Syrie, su bien plus grand que le nombre de ceux qui en revinrent. Les Apôtres, & les premiers Disciples de J E s U s-Christ bien-tôt après la Pentecôte, & la descente du Saint-Esprit, se partagérent en divers endroits, & parcoururent diverses Provinces, prêchant partout l'Evangile, & sur tout aux Juiss, dont une grande partie embrassa le Christianisme, mêlant aux observations de la Loi, l'exercice de la Religion Chrétienne.

C'est à ces straëlites des douze Tribus dispersées, que S. Jacque écrit cette Epître; & non pas comme le veulent quelques Interprétes (b), simplement aux straëlites qui avoient été dispersez après la mort de S. Étienne (c), ni même précisément à ceux qui n'étoient jamais revenus de leur ancienne captivité Il parle en général tous les Juiss convertis à Jesus-Christ, qui étoient hors de la sudée, en quelque pays qu'ils sussent par quelque occasion qu'ils y sussent allez (d). Les Epîtres de S. Paul pour la plûpart sont plutôt pour les Gentils convertis, parce qu'il étoit déclaré principalement Apôtre des Gentils; celleci est uniquement pour les Juiss devenus Chrétiens, de même que celle de S. Paul aux Hébreux, que nous venons d'expliquer; & celle de saint Pierre, que nous examinerons ci après.

des diverses afflictions qui vous arrivent. Les Juiss généralement parlant, étoient odieux & méprisez presque par-tout, à cause de la singularité de leurs manières, & de leur humeur peu sociable. Ceux qui avoient embrassé la Religion de Jesus-Christ, & qui joignoient des pratiques du Christianisme à celles du Judanme, se faisoient de nouveaux ennemis de tous leurs freres qui demeuroient dans l'incrédulité, & devenoient odieux de plus en plus aux Gentils, qui les regardoient comme les ennemis de la société, & les adversaires de leurs Dieux. S. Jacque les anime à la patience, & leur dit qu'ils doivent mettre toute

<sup>(</sup>a) Differtation sur le retour des dix Tribus
dans leur pays, à la tête d'Ezechiel.

(b) Beda. Gagna. Riber. in Osce. Est. alii

blures.

(c) AH. VIII. II. Omnes dispersiont per regiones Judae & Samaria.

(d) Vat. Gret. Men.

# SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CH. I.

3. Scientes quod probatio fidei vestre la patiente que l'épreuve de votre lei propatientiam operatur.

#### COMMENTAIRE.

leur joye dans leurs sonsfrances. Omne gaudium, c'est-à-dire, une joye pleine, parsaite, entière (a): on une joye qui surpasse toutes les joyes du monde; une joye totale, lossque vous êtes exposez à diverses assistantes, on à diverses épreuves: Cum in tentationes varias incideritis.

Les peines de cette vie sont des épreuves qui nous viennent de la part de Dien. Il vent ou nous saire sentir notre soiblesse, ou assermir notre vertu, ou donner au monde des exemples de notre courage. Les premiers Chrétiens éprouvérent tout ce que la rage du démon, & la malice des hommes pârent inventer contr'eux. Leurs sreres, leurs parens, leurs amis, les étrangers leur déclarérent la guerre. Je su s-Christ r le leur avoit ainsi prédit (b), & il leur avoit donné l'exemple de la plus grande patience dans les persécutions les plus injustes & les plus outrées; il leur avoit dit, que c'étoit-là le plus grand bonheur qui leur pût arriver (c), puisqu'il leur méritoit la gloire éternelle. C'est la devise des vrais Chrétiens, que la soussirance (d): Gloriamar in tribulationibus, disoit S. Paul. Et aiseurs (e): Mishi abstr gloriari, nisi in cruce Domini nastri Jesu Christi. Les Saints soussient non sentement patiemment, mais aussi voloutiers, & avec joye, dit S. Bernard (f): Non modo patienter, se de les libenter, veràme c'ardenter.

y. 3. Scientes quod probatio vidui vestre patiente la patience. L'épreuve où Dieu permet que notre foi solt misq en ce monde par les soussante (g), & lui mérite ensin les couronnes, qui ne sont promises qu'à ceux qui persévérent jusqu'à la fin (h). La vertu ne se perséctionne que par des astes rénérez. Les maux de la vie nous mettent dans l'occasion de pratiquer souvent la patience; ils nous endurcissent en quelque sorte au travail, & nous rendent plus sorts dans l'adversité; non pas par eux-mêmes: car ce n'est ni l'assistant, ni l'endurcissement dans les maux, ni l'insensibilité des Stoiciens, qui sont la patience; mais par la grace du Saint-Esprit, qui nous sait soussir avec résignation, ou avec joye, selon que cette grace est plus ou moins abondante en nous-

<sup>(</sup>a) Confer 1. Timoth. 1. 19. Eccle. 211. 13. Vide Grot. Eft. Men. allos.

<sup>(</sup>b) Matth. x. 17- 19. 12. (c) Matth. v. 12.

<sup>(</sup>d) Rom. v. 3.

<sup>(</sup>e) 2, Cor. XII. 10.

<sup>(</sup>f) Bern. form. de Brighiet genere bon.

<sup>(</sup>g) Eft. Grat. (h) Matth. x. 22.

A. Patienta autem opus perfectum hadeficientes.

4. Or la patience doit être parfaite dans bet : ut sitis perfecti & integri, in nullo ses œuvres, afin que vous soyez vous-mêmes parfaits & accomplis en toute manière. & qu'il ne vous manque rien.

#### COMMENTAIRE.

La patience Chrétienne n'est point une vertu de Philosophe, ou un courage de guerrier; c'est une humble soumission à la volonte de Dieu. qui permet que nous soyons exposez à l'affliction, & qui nous donne

la grace de n'y pas succomber.

S. Paul aux Romains (4) semble dire quelque chose de contraire à ce que dit ici saint Jacque. L'Apôtre enseigne que la patience produit l'épreuve. Et S. lacque dit, que lépreuve produit la patience. Mais il est aisé de les concilier. La patience, c'est à-dire, la souffrance des afflictions, produit l'épreuve, & nous rend éprouvez & ag cables à Dicu. Et l'épreuve, c'est-à dire, les maux & les tribulations par lesquelles Dieu nous éprouve, produit la patience, & nous rend plus humbies, plus soumis, plus patiens. C'est par l'exercice des souffrances, que nous acquérons l'habitude de la patience.

y. 4. Patientia autem opus perfectum habet. La patience doit être parfaite dans ses œuvres. Le Grec (b): Que la patience soit parfaite dans ses œuvres; ou, que l'œuvre de la patience soit parfait. Ne vous lassez point au milieu de vos soussirances; persévérez jusqu'à la fin. Ne laissez point votre ouvrage à demi; achevez-le, & le perfectionnez: demeurez attachez à la croix comme Jesus-Christ, jusqu'à la mort; afin qu'en mourant vous puissiez dire avec lui (c): Tout est consommé; j'ai achevé l'ouvrage que vous m'aviez imposé (d).

Autrement: Que l'œuvre de votre patience soit parfait, qu'il n'y manque rien; souffrez non seulement avec soumission, mais avec joye. Souffrez non seulement les petites, mais aussi les grandes épreuves; non pen-. dant un certain tems, mais jusqu'à la fin. Que votre patience soit libre, constante, joyeuse, persévérante, animée par la charité, soutenuë par l'espérance, produite par la grace intérieure du Saint-Esprit, qui donne la forme & le mérite à nos bonnes actions. Tertullien (e) montre par une longue induction, qu'il n'y a nulle vertu, sans patience. La foi, l'espé,

(c) Joan. XIX. 30. (d) Joan. XVII. 4.

<sup>(</sup>a) Rom. v. 4. H' Bai↓u isopuorin ng.75p- 1 zalera. Jacob. I. 2. To Sampsor upair & al-Sing xatepjalstal issurble.

<sup>(</sup>b) H 3 campon spor no mer surre. Plures Codd. Latini emendati, opus perfectum babeat antiq. Italica à Martianeo edita. Sufferentia autem opus consummatum ha- [

beat. Occum. O'uz less the improvem' opisi-ROGS OR SPORT TANOT THE AME OF OR BREEK . ixim.

<sup>(</sup>e) Terrull. de Pointentia, cap. 11.12.

# SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CH. I.

bitur ei.

5. Si quis autem vestrum indiget sa-pientià, postulet à Deo, qui dat omni-gesse, qu'il la demande à Dieu, qui donne bus affluenter, & non improperat: Et da- | à tous libéralement, sans reprocherses dons, & la fagesse lui sera donnée.

# COMMENTAIRE.

rance & la charité ne seroient point, sans la patience. Fides quam Christi patientia induxit; spes quam hominis patientia expectat; dilectio, quam Deo magistro patientia comitatur.

UT SITIS PERFECTI ET INTEGRI, IN NULLO DEFICIEN-TES. Asin que vous soyez vous-mêmes parfaits & accomplis en toute maniére, & qu'il ne vous manque rien. Que la victime de votre patience ait toutes les qualitez d'une hostie parsaite; qu'elle soit saine, entière, sans tache, & sans défaut: & que comme un holocauste d'agréable odeur, il brûle sur l'autel jusqu'à la dernière partie, sans qu'il en reste la moindre chose. De cette sorte vous serez vous-mêmes parfaits & accomplis aux yeux de Dieu, sans qu'il vous manque rien dans les dons spirituels de la grace: Ita ut nihil vobis desit in ulla gratia, comme dit S. Paul (a); ou afin qu'il ne manque rien à votre mérite, & à vos récompenses; ou afin qu'il ne manque rien à votre patience; qu'elle persévére jusqu'à la fin . & qu'elle ne se laisse abattre par aucune disgrace. Ita ut nihil vobis desit. On peut traduire le Grec (b): Ensorte que vous ne décheiez point ; ou que vous ne tombiez pas en défaillance, avant que d'arriver au bout de votre carriére.

y. 5. Si quis autem vestrum indiget sapientia. Si quelqu'un de vous manque de sagesse, qu'il la demande à Dieu. Les Hébreux fous le nom de sagesse, renserment ordinairement toutes les vertus morales, & principalement celles qui consistent dans la pratique des devoirs de la vie civile, & souvent même celles qui regardent l'exercice de la piété & de la Religion. Quelquesois ils entendent la connoissance des véritez, tant spéculatives que pratiques, tant naturelles que surnaturelles. Enfin quelquefois ils comprennent sous ce nom la prudence, la ruse, l'industrie. En cet endroit S. Jacque entend ou la sagesse proprement dite, qui consiste à connoître les choses divines & morales, qui ont rapport au salut & à l'éternité. Si au milieu des perfécutions & des traverses dont vous êtes environnez, vous manquez de lumiéres, pour discerner ce que Dieu demande de vous dans ces circonstances où vous vous trouvez; adressez-vous à lui, & soyez assurez qu'il ne vous refusera pas ce que vous lui demanderez. Si la maxime

<sup>(4)</sup> In Cor. I. 7.

6. Postulet autem in fide, nihil besitans: qui enim hasitat similis est fluctui cumfertur.

6. Mais qu'il la demande avec foi, & sans aucun doute. Car celui qui doute est semblamaris, qui a vento movetur, & cir- ble au flot de la mer, qui est agité & emportế çà & là par la violence du vent.

# COMMENTAIRE.

que je viens de vous proposer, de vous réjouir dans vos afflictions vous paroit dure & impraticable, adressez-vous à Dieu, & il vous donnera la sagesse, qui vous en découvrira toute la vérité & l'excellence.

QUIDAT OMNIBUS AFFLUENTER, ET NON IMPROPE-RAT. Qui donne à tous libéralement, sans reprocher ses dons. Le Grec (a) ; Qui donne à tous simplement, & qui ne fait point de reproche. Dans le style des Hébreux, simple, simplement, simplicité, quand on parle de donner, marque la libéralité, l'abondance, donner avec bonté, avec effusion de cœur, & sans acception de personnes. Ainsi dans S. Matthieu (b), l'ail simple, marque la libéralité, par opposition à l'ail mauvais, qui signifie l'envie & l'avarice. Et dans S. Paul ( c ): Que celui qui donne, le fasse avec simplicité. Et ailleurs (d): Altissima paupertas abundavit in divitias simplicitatis eorum. Leur pauvreté a produit les richesses d'une extrême libéralité. Et encore (e): Ut abundesis in omnem simplicitatem. Que vous fassiez des largesses abondantes.

Si donc vous avez besoin de sagesse, & qui n'en a pas besoin? Disons plutôt: Puisque vous avez tous un besoin continuel de la lumière de la sagesse & des graces du Ciel, pour connoitre les vériteze du salut, & pour pratiquer utilement la vertu, sur-tout la patience dans les maux: Adressez-vous à celui qui est la source de tous les biens; & ne craignez point qu'il insulte à votre pauvreté, ou qu'il se plaigne de vos assiduitez, ou que dans la suite il vous reproche ce qu'il vous anra donné. Il se tient honoré de nos prières, il n'attend rien de nous, il donne sans espérance & sans intérêts. Si au jour du Jugement il vous fait des reproches, ce será ou de votre indifférence à lui demander, ou de votre négligence à faire profit de ses graces, ou du mépris que vous aurez fait de ses dons. Les hommes donnent peu, & demandent beaucoup. Dieu donne tout, & ne demande que votre bonheur & votre sanctification. Il ne se plaint pas que vous ne lui ayez rien rendu; mais que vous ne vous soyez pas rendu heureux par l'usage de ses dons.

y. 6. Postulet autem in fide, wihil hasitans (f).

<sup>(</sup>A) A'रीलेंग्स की क्षेत्र पर की वी भगवड़ कि से सर्वे तर । (d) 2. Cor. VIII. 2. (e) 2. Cor. 1X. 11. antas, rei m' indicorros. Antiq. Italica. (f) Muder Taxphowood. Wihit discernens. Qui dat omnibus simpliciter, & non improperat. (b) Matth, VI. 22. nihil ambigens. Antiq, Ital. nihil dubicans. (c) Rom. XII. 8.

SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CH. I.

Mais qu'il la demande avec foi, sans aucun doute. On ne demande jamais à Dieu, qu'on ne croye en lui (a); mais on peut lui demander, & croire en lui, sans obtenir l'effet de ses prières, parce qu'on ne demande pas avec une ferme soi, & avec une confiance entière en sa miséricorde. Une soi vive, & animée par la charité, demande toujours utilement & efficacement. Si Dieu vouloit ne pas donner, il ne nous inviteroit pas si souvent à lui demander. Demandez, dit-il (b), & vous recevrez; cherchez & vous trouverez; frappez à la porte, & on vous ouvrira. Et ailleurs (c): Je vous dis en vérité, que tout ce que vous demanderez, vous sera donné.

Mais d'où vient donc que les plus grands Saints, & les plus parfaits demandent souvent des choses, qu'ils ne reçoivent pas? Ce n'est pas toujours parce qu'ils demandent mat, mais ou parce qu'il ne leur est pas expédient de le recevoir, ou parce que Dieu leur donne quelque chose de meilleur: Quando non dat, ideo non dat, ne obsit quod dat, dit S. Augustin (d); ou ensin, il dissére à leur donner pour exercer leur patience & leur vertu: Non exaudit ad voluntatem, exaudit ad selutem (e). Rien n'est plus contraire à la véritable oraison que la désiance & le doute. Moyse ayant témoigné de la désiance lorsqu'il frappa le rocher de Cadés, en disant (f): Esoutez, rebelles, pour ons-nous vous tirer de l'eau de ce rocher? le Seigneur offensé l'exclut de l'entrée de la Terre Promise: Puisque vous n'avez point crû en moi, & que vous ne m'avez pas glorissée en présence de mon peuple, vous n'introduirez point les Israëlites dans le pays que je leur ai promis.

QUI ENIM HÆSITAT, SIMILIS EST FLUCTUI MARIS. Car celui qui doute est semblable au stot de la mer. La mer agitée par les vents, est dans un trouble & un mouvement continuel. Ainsi une ame dans la désiance & dans le doute, est toujours slottante & incertaine. Et comment dans cet état peut-elle adresser ses priéres à Dieu, & lui demander ce dont elle a besoin? Comment peut-elle trouver l'attention & le recueillement nécessaires pour bien prier? D'une part, la vuë de ses péchez, & de son indignité la retiennent; d'autre part, la considération des bontez de Dieu l'excite à prier. Au milieu de ces incertitudes, comment prier avec considere. Bannissez donc toutes ces agitations d'esprit, & mettez toute votre assurance en la miséricorde de Dieu (g).

<sup>(</sup>a) August. serm. 36. de Verbis Domini, nunc 115. Si sides desicit, oratio perit... sides est fons erationis,

<sup>(</sup>b) Matth. vII. 7. Luc. XI. 10. 11.

<sup>(</sup>c) Marc. XI. 24.

<sup>(</sup>d) August. in Pfal. LXXXV.

<sup>(</sup>c) Idem ad Pfal. XXI, engry. 2. no 4.

<sup>(</sup>f) Num. xx. 10.

<sup>(</sup>g) Clem. Epist. ad Cornt. §. 23. Mo situxòndo, puede induneran i tope ipuer ar raic impaneran, rei indigent depears artisterm. lib. 2. mand. 9. A por enium the depuyion, rei può in anos difuyion, airisando affer Të ou, o c.

7. Non ergo astimet homo ille quòd accipiat aliquid à Domino.

8. Vir duplex animo, inconstans est in omnibus viis suis.

9. Glorietur autem frater humilis in exaltatione sua.

7. Il ne faut donc pas que celui-là s'imagine qu'il obtiendra quelque chose da Seigneur.

8. L'homme qui a l'esprit partagé, estin-

constant en toutes ses voyes.

9. Que celui d'entre nos freres, qui est dans la bassesse, se glorisse de sa véritable élévation.

# COMMENTAIRE.

y. 7. Non er go Estimet homo ille. Qu'il ne s'imagine pas qu'it obsiendra quelque chose du Seigneur. La disposition où il est, met un obstacle invincible à la bonté de Dieu. Il n'a ni foi, ni consiance, ni espérance en lui; & comment pourroit-il former une bonne prière, & honorer Dieu, en lui adressant ses vœux & ses demandes? Deux défauts ordinaires empêchent l'esset de nos prières: la présomption & la désiance. La présomption irrite la miséricorde de Dieu: la désiance l'offense. L'humllité & la consiance sont les deux aîles de l'oraison. Dieu veut que nous connoissions notre indigence; mais il ne veut pas que nous oublyions sa puissance & sa bonté.

v. 8. VIR DUPLEX ANIMO. L'homme qui a l'esprit partagé, est inconstant dans toutes ses voyes, & dans toute sa conduite (a). Ce partage
de l'esprit, n'est pas seulement la dissipation & le manque de recueillement dans la prière; c'est principalement l'inconstance dans la conduite
de la vie, l'incertitude dans ses résolutions, tantôt arrêté au bien, &
tantôt livré au mal. Tantôt réglé, tantôt déréglé; tantôt à Dieu, tantôt
au monde; tantôt intrépide jusqu'à la témérité, & tantôt moû jusqu'à
la lâcheté. Assidua mutatio propositi, & nusquam residentis animi volutatio, ac vita pendens, comme l'appelle Sénéque. Or rien n'est plus opposé
à l'esprit du Christianisme, & à l'esprit de prière, que cette inconstance,
& cette instabilité de conduite; elle marque une soi chancelante, & par
conséquent vaine & incapable d'obtenir ce qu'elle demande à Dieu dans
l'oraison. Voyez le verset 7.

V. 9. GLORIETUR AUTEM FRATER HUMILIS IN EXAL-TATIONE SUA. Que celui d'entre nos freres qui est dans la bassesse, se

glorifie

<sup>(4)</sup> Occumen. Arlunos arless, & arem- | oenac udescention. Antiq, Ital. Home suspense anies ning. Tel parts apoc a duplici corde.

# SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CHAP. I.

10. Dives autem in humilitate sua, quoniam sicut flos fæni transibit.

11. Exorius est enim sol cum ardore, & arefecit sænum, & stos ejus decidit, & decor vultûs ejus deperiit: ita & dives in itineribus suis marcescet.

10. Et au contraire, que celui qui est riche se confonde dans son véritable abaisse= ment; parce qu'il passera comme la sleur de l'herbe.

brûlante, l'herbe' se séche, la sleur tombe, & perd toute sa beauté; ainsi le riche séchera, & se slétrira dans ses voyes.

# COMMENTAIRE.

glorisse de sa propre élévation. Il a proposé dès le commencement un paradoxe, en disant que les afflictions étoient le plus grand bonheur qui pût arriver à un Chrétien. Ici il en propose un autre, qui est, que l'état d'humiliation & de bassesse où l'on se réduit par un principe de Religion, & dans un esprit de soi, est la plus solide gloire, & la plus réelle élévation où un homme puisse parvenir. Si le monde vous traite avec mépris, & s'il vous tient dans la bassesse dans l'obscurité, ne vous en afssigez point: Que la vuë des récompenses éternelles vous relévele courage, & que la qualité d'ensans de Dieu, & de serviteurs de Jesus-Christ vous tienne lieu des plus grands titres de dignité, & de la plus belle gloire dont vous pourriez jouir, selon le monde.

v. 10. DIVES AUTEM IN HUMILITATE SUA. Que celui qui est riche, se confonde dans son véritable abaisement. Que celui de nos freres qui est dans l'élévation & dans l'abondance, se croye véritablement
pauvre, & dénué des vrais biens (a); non que les richesses temporelles
soient absolument incompatibles avec la Religion Chrétienne, & avec
l'humilité de cœur, & la pauvreté d'esprit, qui sont des vertus essentielles au Christianisme; mais à cause du danger continuel de s'élever
d'orgueil (b), & de s'attacher aux biens de ce monde, auquel sont
exposez les riches.

D'autres (c) l'entendent ainsi: Que les riches selon le monde se glorissent, s'ils le veulent, dans leurs richesses, & dans l'éclat de leur dignité. Ils ont certainement plus à se consondre, & à s'humilier, qu'à se glorisser, & à s'élever; leur élévation toute mondaine, est une vraye bassesse, le seul usage qu'ils peuvent faire de leurs richesses pour le salut, est de les mépriser, & d'en faire part aux pauvres. Tout cet éclat qui les environne, est comme la sleur de l'herbe des prairies, elle se fane dans un jour.

y. 11. Exortus est Sol cum ardore. Le Soleil se leve

<sup>(</sup>a) Grot. Est. Menoc.
(b) August. serm. 5. de Verbis Domini. Ver
(c) Beda, D. Thom. Lyr. alii plerique.

12. Beatus vir, qui suffert tentationem: quoniam cum probatus fuerit, accipiet coronam vita, quam repromisit Deus diligentibus se.

12. Heureux celui qui soussire patiemment les tentations & les maux; parce que lorsque sa vertu aura été éprouvée, il recevra la couronne de vie, que Dieu a promise à ceux qui l'aiment.

#### COMMENTAIRE.

avec une ardeur brûlante. Telle est la condition des riches qui mettent leur consiance dans leurs richesses: ils ressemblent à une plante qui est en sleur, & dans toute sa beauté; mais tout cela passe dans un moment: Flores natura in diem gignit, magna hominum admonitione, qua spectatissimè floreant, celerrimè marcescere (a). Le Soleil se léve avec une ardeur brûlante; & la sleur se fane. Ainsi le riche qui paroît aujour-d'hui avec tant d'éclat, tombera par la mort dans le mépris, dans l'oubli, dans une nudité affreuse: Ita & dives in itineribus suis marcesses (b). Le riche se slétrira dans ses voyes; il tombera comme une sleur au milieu de sa plus grande prospérité, vous le voyez marcher avec pompe; tout tremble & sléchit sous ses pas. Il sera renversé au milieu de sa course: In itineribus suis; il court avec rapidité à sa perte; s'il monte au plus haut de la prospérité, ce ne sera que pour faire une chûte plus mortelle (c): J'ai vû l'impie dans toute sa gloire, il étoit élevé comme les cédres du Liban; j'ai passé, & il n'étoit plus.

v. 12. Beatus qui suffert tentatione. Heureux celui qui souffre les tentations, & les épreuves ausquelles Dieu expose sa patience; c'est la voye par laquelle Dieu veut le conduire au bonheur éternel: Lorsqu'il aura été épreuvé, il recevra la couronne de vie. Une couronne toujours sleurie, & toujours verte, fort dissérente de ces couronnes de sleurs qui se sétrissent, & qui se passent; il sera couronné d'une gloire éternelle & infinie dans le Ciel. Dans les combats si célébres de la Gréce, les Athlétes donnoient des preuves de leur adresse & de leur courage aux yeux de tout le pays rassemblé pour voir ce spectacle. On ne couronnoit personne qui n'eût combattu, ou couru suivant les régles. Il en est de même dans le combat spirituel que nous avons entrepris. Dieu ne couronnera que ceux qui auront donné des preuves de leur valeur (d): Non coronabitur nist qui legitime certaverit. Les peines & les afflictions ausquelles Dieu permet que nous soyons exposez, sont les épreuves qui nous mériteront la couronne.

(a) Plin. lib. 21. cap. 1. Hift. Natural.
(b) Antiq. Ital. Sie & locuples in adu fuo marcefcit. O'me & advotos & tuis @opeiacs auti (d) 1. Timoth. IL. 2.

13. Nemo cum tentatur, dicat, quomem tentat.

13. Que nul ne dise, lorsqu'il est tenté. miam à Deo tentatur : Deus enim in- | que c'est Dieu qui le tente. Car Dieu est inzentator malorum est : ipse autem nemi- capable de tenter, & de pousser au mal

# COMMENTAIRE.

V. 13. NEMO CUM TENTATUR, DICAT QUONIAM A DEO TENTATUR. Que nul ne dise lorsqu'il est tenté, que c'est Dieu qui le zense. Le nom de tentation a deux sens (a); il se prend pour les épreuves & les maux ausquels Dieu permet que nous soyons exposez, & ausquels il nous expose lui-même quelquesois, comme lorsqu'il tenta Abraham, en lui demandant qu'il lui offrit son fils en sacrifice (b). Il s'explique aussi des tentations intérieures ou extérieures, par lesquelles l'ennemi de notre salut essaye de nous séduire, & de nous faire tomber dans ses piéges, soit qu'il employe pour cela les caresses, les terreurs, ou les promesses. En ce dernier sens Dieu ne peut tenter personne. Il ne cherche point notre malheur, & ne prend pas plaisir à notre perte (e): Non enim delectaris in perditionibus nostris. Dieu nous éprouve, mais le démon nous tente, dit Tertullien: Diabelus tentat, Deus probat. Quelques anciens Hérétiques, comme Simon, Appellés, Hermogénes, Valentin, Marcion, Manés, reconnoissoient deux principes, un bon, & l'autre mauvais; l'un qui nous portoit au mal, & l'autre qui nous portoit -au bien. S. Jacque réfute ici en passant leur opinion. Dieu ne peut jamais nous porter au mal, il cesseroit plûtôt d'être Dieu. Il n'y a qu'un Dieu, & un principe. Celui qui nous porte au mal, est le démon, ennemi de Dieu & des hommes. Dieu ne peut être auteur de ce qu'il défend, & de ce qu'il punit (d): Deus non est autor corum, quorum est ultor.

DEUS AUTEM INTENTATOR MALORUM EST (e). Dieu est incapable de tenter, & de pousser au mal. Il peut bien tenter, comme nous l'avons dit, quand il s'agit de nous porter au bien, ou de nous affermir dans la vertu, ou de nous procurer des occasions de le servir; c'est ainsi que Moyse disoit aux Hébreux (f): Le Seigneur votre Dieu vous tente, pour savoir si vous l'aimez. Il n'ignore pas vos dispositions, mais il veut les faire connoître au monde, & vous les fait connoître à

fu , cap. 30. Alia significatione intelligitur tentatio seductionis, alsa probationis.

<sup>(</sup>b) Genes. XXII. 1. Tentavit Deus Abraham.

<sup>(</sup>c) Tob. III. 22. & Sap. 1. 13. Deus mortem

<sup>(</sup>a) Vide Eft. Menoc. August. lib. 2. de Consen- | non fecit, nec delectatur in perditione vivorum.

<sup>(</sup>d) Fulgent. lib. 1. ad Monim.

<sup>(</sup>e) Antiq. Ital Deus autem malorum tentater non eft. O' 28 Oio's a wieg 505 Bu namor.

<sup>(</sup>f) Deut. XIII. 3.

14. Unusquisque vero tentatur à concupiscentia sua abstractus, & illectus.

14. Mais chacun est tenté par sa propre concupiscence, qui l'emporte, & qui l'attire dans le mal.

#### COMMENTAIRE.

vous-mêmes; il est incapable de vous tenter, & de vous tendre des

piéges pour vous faire tomber dans le péché (4).

Quelques-uns traduisent le Grec dans un autre sens (b): Dieu n'est point capable d'être tenté pour le mal; il ne connoît ni le péché, ni ce qui peut y conduire, & y engager. En un mot il ne peut ni y être sollicité, ni y solliciter les autres (c). Autrement: Dieu ne tente point les méchans, mais les bons. Il tente Abraham, il éprouve David, il tente son peuple; mais il laisse les méchans marcher dans leurs voyes; il permet au démon de les tenter, & de les séduire (d). Dautres ensin traduisent: Intentator malorum, comme s'il y avoit dissus malorum. Il nous éloigne du mal, il nous en dissuade. Mais les deux premieres explications sont les meilleures.

IV. 14. Unusquisque tentatur a concupiscentia SUA (e). Chacun est tenté par sa propre concupiscence. La concupiscence est fover de péché, ce penchant au mal, cet amour déréglé du plaisir, de l'excellence, de la science, de la gloire que nous ressentons tous audedans de nous, depuis le péché originel. Voilà la vraye source de nos tentations. Si nous n'avions pas cet ennemi au-dedans de nousmêmes, nous n'aurions à craindre ni l'attrait des plaisirs défendus, ni la séduction des objets qui frappent nos sens, ni les suggestions du démon. Tout ce qui nous seroit présenté de contraire à l'ordre, à la juflice, à la vérité, à la raison, nous révolteroit; & nous n'y pourrions même penser qu'avec répugnance, & qu'avec horreur. C'est donc proprement la concupiscence qui nous emporte, & qui nous entraîne dans le mal; parce que c'est elle qui est la première source de toute la corruption qui est en nous; que c'est elle dont se servent nos ennemis pour nous séduire, & que sans elle tous leurs attraits & leurs tentations ne nous toucheroient point. Elle nous entraîne, mais sans imposer de nécessité; elle nous séduit, parce que nous ne lui résistons pas; elle nous sollicite, mais elle ne nous force pas.

<sup>(</sup>a) Tertull, de orat, cap. 8. Abst ut Dominus (c) C tentari videatur, quasi autignoret fidem cujusque Erasm. aut dejisere sit consentiens. Diaboli est instrmitas (d) C malitia.

<sup>(</sup>b) A Tupers of Bi Kaker.

<sup>(</sup>c) Oecumen. Cajet. Est. Men. Pisc. Vorst.

<sup>(</sup>d) Clem Constit. lib. 2. cap. 8. Salmeron: (e) Antiq. Ital. Unufquifque tentatur à fins coneupifcontia, abducitur & alliditur.

SUR LEPITRE DE S. JACQUE. CH. I.

. 13. Deinde concupiscentia cum con-15. Et ensuite quand la concupiscence a ceperit, parit peccatum: peccatum verò conçu: elle enfante le péché; & le péché cum consummatum suerit, generat mor- l'étant accompli, engendre la mort.

16. Nolite itaque errare, fratres mei dilettisimi.

16. Ne vous y trompez donc pas, mes l chers freres.

# COMMENTAIRE.

V. 15. CONCUPISCENTIA CUM CONCEPERIT, PARIT PECCA: TUM. Quand la concupiscence a conçu, elle enfante le péché. L'Apôtre S. Jacque distingue ici les degrez par lesquels l'homme tombe dans le péché & dans la mort. Premiérement la concupiscence nous sollicite au mal; nous nous faissons ébranler, nous succombons, le péché est conçu; nous le commettons, il est enfanté, lorsqu'il est commis (a), il nous donne la mort: Generat mortem. Il tue notre ame, & nous mérite la damnation. La mort de l'ame, le péché, & le consentement au péché, ne sont distinguez que par la pensée; car lorsque nous commettons l'action extérieure, l'ame a déja souffert le coup de la mort. semble qu'en cet endroit S. Jacque veuille marquer sous le nom de mort, la condamnation de Dieu, & le malheur éternel.

Les Hébreux se servent assez souvent de cette similitude, du plaisir, de la conception, de l'enfantement (b), quand ils veulent marquer les divers degrez du péché. Les sentimens & les mouvemens de la concupiscence ne sont pas des péchez, quoi qu'ils soient des fruits du péché. Si S. Paul les a quelquefois appellez péchez (c), il n'entend pas qu'ils nous rendent coupables devant Dieu, à moins que nous n'y consentions; ils ne peuvent nuire qu'à ceux qui n'y résistent pas, & ils sont un sujet de victoire pour ceux qui les combattent (d).

V. 16. NOLITE ERRARE. V. 17. OMNE DATUM OPTIMUM DESURSUM EST. Ne vous y trompez point. Toute grace excellente, & zout don parfait vient d'en-haut. Plusieurs Juits donnoient trop à la sorce du libre arbitre. Les Pharliens sur-tout croyoient pouvoir par euxmêmes résister à la concupiscence, & pratiquer la Loi, sans avoir besoin de la prière, & des graces de Dieu (e). S. Jacque prévient les Fidéles contre cette dangereuse présomption. Ne vous y trompez point ; ne vous attribuez pas le mérite de vos bonnes œuvres, ni la force de résister par

<sup>(</sup>a) Vide August. homil. 42. inter 50. cap. 8. Si consenseris, si amplexatus fueris: concipis, &c. Vide & lib. 5. contra Julian. & alibi.

<sup>1 (</sup>b) Fob. xv. 35. Pfal. VII. 15. Ifai. LIX. 4. (c) Rom. VII. 20. 23. 25. VIII. 2.

<sup>(</sup>d) Concil. Trident. sefs. 5. Manere in baptizatis concupiscentiam, vel fomitem, hac sand a Sy-Bodus fatetur & sentit. Que cum ad agonem l

relitta sit, nocere non resistentibus, sed viviliter per Christi Jesu gratiam repugnantibus non val let ; quinimo qui legitime certaverit, coronabi-

<sup>(</sup>e) Voyez le Commentaire fur S. Luc. xvII 12 9. 12. & Grot. Tir.n. Cornel. & notre Disserta tion sur les Sectes des Juifs.

17. Omne datum optimum, & omne donum perfectum, desursum est; descendens à Patre luminum, apud quem non est transmutatio, nec vicissitudinis obumbratio.

17. Toute grace excellente, & tout don parfait vient d'en-haut, & descend du Pere des lumières, qui ne peut recevoir ni de changement; ni d'ombre par aucune révolution.

## COMMENTAIRE.

vous-mêmes à l'attrait de la concupiscence; vous avez besoin pour cela de la lumière & du secours surnaturel de Dieu; sans ce secours vous ne pourriez faire que des chûtes. D'autres (a) croyent qu'il attaque les hérésses de Simon, & de quelques autres Hérétiques qui faisoient Dieu Auteur des tentations, & qui vouloient qu'il nous engageât dans le péché. Gardez vous d'avoir cette pensée; c'est un blasphême horrible contre Dieu. Le Seigneur désend, il condamne, il punit l'iniquité; c'est lui qui donne la bonne volonté, & qui nous sait saire les bonnes œuvres. Il prévient notre volonté par l'attrait de sa grace; il la porte librement & essicacement au bien, il la soutient dans l'exercice de la vertu, il nous donne la persévérance; nous pouvons tout avec lui, sans lui nous ne pouvons aucun bien qui soit méritoire de l'éternité.

Toute grace excellente, & tout don parfait, peuvent marquer une vive lumière, & une charité parfaite; ou la foi & la grace; ou le don de la patience & de la constance dans les maux; ou ensin tous les dons surnaturels de la grace, dont nous pouvons avoir besoin dans les circonstances de la vie où nous nous trouvons. Il appelle Dieu, le Pere de lumières, parce que c'est lui qui éclaire tout homme vivant, & qui imprime dans nos ames les véritez du salut, qui nous en inspire l'amour, & qui nous les sait réduire en pratique par le secours de sa grace: Per inspirationem flagrantissima, & luminosissima charitatis, comme dit S. Augustin (b).

APUD QUEM NON EST TRANSMUTATIO, &c. (c) Qui ne peut recevoir ni de changement, ni d'ombre par aucune révolution. Toutes les créatures sont sujettes au changement. Les astres les plus brillans s'éclypsent de tems en tems; les ames les plus pures, & les plus parsaites sont souvent des chûtes fâcheuses; nos meilleurs amis nous manquent quelques dans nos plus grands besoins. Dieu ne peut recevoir ni changement, ni déchet, ni altération, ni affoiblissement; c'est une lumière toujours vive, un ami toujours sidéle, un protecteur puissant & immortel; en un mot c'est le Pere des lumières, mais des lumières qui ne soussirent jamais d'éclypse; approchez-vous de lui, & vous serez éclairé:

<sup>(</sup>a) Est. Menoc. Tirin. Cornel. alii.
(b) August. de Grat. Christi contra Pelag. & non est permutatio, vel medicum obrumbraCelest. cap. 35. n. 38.
(c) Grec. Map & in the appenage, a rec-

- 18. Voluntariè enim genuit nos verbo veritatis, ut simus initium aliquod creature ejus.
- 19. Scitis fratres mei dilettissimi. Sic autem omnis bomo velox ad audiendum; tardus autem ad loquendum, & tardus ad iram.
- 18. C'est lui qui par sa volonté, nous a engendrez par la parole de la vérité; afin que nous sussions comme les prémices de ses créatures.
- 19. Ainsi, mes chers freres, que chacun de vous soit promt à écouter, lent à parler, & lent à se mettre en colère.

# COMMENTAIRE.

Accedite ad eum, & illuminamini, en vous unissant intimement à cette clarté (a) invariable, vous deviendrez vous-mêmes en quelque sorte immuables (b): Sancti dum immutabili veritati studiose semper inharere desiderant, inharendo agunt, ut immutabiles siant.

V. 18. VOLUNTARIE ENIM GENUIT NOS. Par la volonté il nous a engendré par la parole de la vérité. Pour exciter les Fidéles à s'adresser à Dieu avec confiance, S. Jacque remarque que Dien le Pere des lumières, nous a engendré à la Foi par la parole de la vérité; qu'il nous a fait prêcher, & pour laquelle il nous a ouvert le cœur & l'esprit (c); il l'a fait voluntarie (d), par le choix libre & gratuit de sa volonté; il nous a choisi & prédestiné entre une infinité d'autres, pour nous appeller à la vie (e): Afin que nous fussions comme les prémices de ses créa. tures (f). On choisissoit pour offrir les prémices au Temple, tout ce que l'on avoit de plus exquis, & de plus beau dans les productions de la terre, & dans les animaux. Dieu avoit exigé qu'on lui consacrât les premiers enfans qui naissoient d'un mariage, tous les premiers nez des animaux, tous les premiers fruits des arbres. Ainsi il a réuni dans son Eglise les prémices de tout ce qu'il avoit de plus chéri parmi ses créatures. Que ne fera-t'il donc pas pour vous, après vous avoir donné ces marques si sensibles de sa prédilection (g)?

Les Hébreux à qui S. Jacque écrivoit, avoient reçu plus abondamment qu'aucuns autres l'esprit de grace, ils étoient les prémices del'Eglise Chrétienne, & les premiers appellez au salut; le salut étoit sorti de Sion, & la parole du Seigneur de Jérusalem. Ils étoient comme les aînez, & les premiers héritiers de la famille de Jesus-Christ. Cos prérogatives devoient leur inspirer une nouvelle consiance au Pere des miséricordes, & un nouveau zéle pour son service.

y. 19. Scitis, Fratres Mei, sit autem omnis nomo

<sup>(</sup>a) Pfal xxxIII. 6.

<sup>(</sup>b) Greg. lib. 12. Moval. cap. 17.

<sup>(</sup>c) A&. xvi. 14. Cujus Dominus aperuit cor.

<sup>(</sup>d) Beaugele aneuchour huac. Antiq. Ital. Volens peperit nos.

<sup>(</sup>e) Att. XIII. Crediderunt quotquot erant

preordinati ad vitam eternam-

<sup>(</sup>f) Ε'ις το αναι νιμάς απαρχίω π'ια 🖏 αυτε κπομάτων. Antiq. Ital. Ut simus primitia conditionum ejus.

<sup>&#</sup>x27;(1) Vide Bed. Eft. Grot. Tivin, alies-

20. Ira enim viri, justitiam Dei non | 20. Car la colère de l'homme n'accomoperatur.

#### COMMENTAIRE.

VELOX AD AUDIENDUM. Vous le savez, mes chers freres, que chacun de vous soit promt à écouter, & lent à parler.. Le Grec (a): Cest pourquoi, mes chers freres. S. Jacque dans cette Epître ne s'est point appliqué à faire un discours suivi; il propose diverses sentences morales, qui n'ont pas beaucoup de liaison l'une avec l'autre. Il instruit ici les les Fidéles sur la manière dont ils doivent parler; il leur recommande la modestie & la sagesse dans leurs discours; écouter beaucoup, parler peu; apprendre volontiers, être fort réservé à enseigner; aimer à pratiquer la verité, & non pas à la prêcher; ce ne sont pas ceux qui savent la Loi, ni ceux qui la prêchent, mais ceux qui la pratiquent, qui sont justifiez devant Dieu (b). Une rivière qui se déborde, devient bientôt sale & boucuse (c): Citò lutum colligit amnis exundans, dit S. Ambroise. Le Sage prosite toujours en écoutant: Audiens Sapiens, sapintior erit (d).

ETTARDUS ADIRAM. Lent à se mettre en colère. La promptitude à se mettre en colère, est un des plus grands désauts qu'un homme puisse avoir. La colère est une espèce de solie, ou de sureur: Ira suror brevis est, dont on n'est plus le maître, lotsqu'une sois on s'y est livré: elle ofsusque la raison, & l'empêche de voir ce qui est vrai, & ce qui est juste. Le grand reméde à la colère, est le tems: Maximum remedium est ira, mora; desinet si expectat (e). Les premiers mouvemens de la colère ne sont pas délibérez: mais pour peu qu'il reste de raison, on peut dissérer l'exécution de ce que cette passion nous suggére, & alors elle s'émousse, & on en vient aisément à bout. La raison reprend son empire, la religion vient à son secours, ce qui frappoit frappe moins, ou ne srappe plus du tout. L'homme patient vaut mieux que le sort; dit Salomon (f): Et celui qui domine sa colère, vaut mieux que celui qui prend les villes. Et ailleurs (g): Ne soyez point prompt à vous fâcher, parce que la colère réside dans le sein de l'insensé.

y. 20. IRA ENIM VIRI JUSTITIAM DEI NON OPERATUR. Car la colère de l'homme n'accomplit point la justice de Dicu. La colère de

l'homme

<sup>(</sup>a) Ωsn α δελφοί με αγαπησί. Vulg. legit:
1 se scitis. Ita Alex. Barb. 1. Velez. Copht.
August. Bed.

<sup>(</sup>b) Rom. II. 13.

<sup>(</sup>c) Ambros. lib. 1. Officior. cap. 3.

<sup>(</sup>d) Prov. I. 5. (e) Senec. lib. 2. de lea, cap. 28.

<sup>(</sup>f) Prov. xv1. 32. (g) Eccle. vii. 10.

21. C'est pourquoi renonçant à toutes productions impures & superfluës de péché, recevez avec docilité la parole qui a été entée en vous; & qui peut sauver vos ames.

21. Propter quod abjicientes omnem immunditiam, & abundantiam malitia, in mansuetudine suscipite instrum verbum, quod potest salvare animas vestras.

#### COMMENTAIRE.

l'homme est une passion violente & impétueuse, qui est certainement fort contraire à ce que Dieu demande de l'homme; Dieu veut que nous nous servions de notre raison pour le connoître, l'aimer, le servir; & la colére répand des nuages dans l'esprit, trouble la volonté, nous précipite dans des excez & des violences; tout cela déplaît à Dieu. C'est donc ici une manière de parler qui extenuë la laideur, & la dissormité de cette passion (a): La colère de l'homme n'accomplit point la justice de Dieu; cela veut dire, que la colère blesse la justice de Dieu.

Autrement (b): La colére de l'homme, n'est pas destinée à venger la juflice de Dieu. On se flatte quelquesois qu'on n'agit que par zéle & par amour pour la justice: pendant qu'on ne suit que le mouvement de sa colére; mais Dieu n'a pas fait choix de nos emportemens pour exercer sa vengeance; il a établi pour cela les Juges & les Puissances, qui portent le glaive. La première explication est meilleure.

y. 21. Propter quod abjicientes omnem immunditiam. C'est pourquoi renonçant à toutes productions impures & superfluës du péché, recevez avec docilité la parole du salut. Puisque vous désirez la sagesse, & que vous souhaitez arriver au salut, éloignez de vous tout ce qui peut vous empêcher de parvenir à cette sin, & entrez dans les dispositions nécessaires pour y arriver. Purisiez vos cœurs de toutes souillures, d'impureté, d'avarice, d'amour déréglé des biens & des plaisirs terrestres, ayez une douceur & une simplicité d'ensant, une modestie, une docilité, une humilité parsaites, & recevez dans vous-même la parole de vie qui peut sauver vos ames.

INSITUM VERBUM. Cette parole qui a été entée en vous, que vous avez reçuë, à laquelle vous croyez, qui seule fait votre confiance & votre bonheur. Mais si cette parole est entée en eux, comment les exhortetil à la recevoir? Quelques uns traduisent le Grec (c) par: Recevez avec douceur sette parole pure & naturelle (d); & non pas, qui est plan-

nitum verbum qui potest salvare, &c. Graci E's Segionik δίξασθι τ΄ εμθυτον λόγου.

(d) Ita Heinf. Exercit. facr.

<sup>(</sup>a) D. Thom. Erasm. Est, Grot. Men. Tirin. alii plerique.

<sup>(</sup>b) Cajet. bic. Vide & Diesen.

<sup>(</sup>c) Antiq. Ital. Per Clementiam excipite ge-

22. Estote autem factores verbi; & ; ipsos.

22. Ayez soin d'observer cette parole, & non auditores tantum, fallentes vosmet- ne vous contentez pas de l'écouter en vous l féduifant vous-mêmes.

# COMMENTAIRE.

tée, ou entée dans vous. Il veut marquer la parole de l'Evangile qu'ils avoient deja reçuë, mais il souhaittoit qu'ils la fissent passer dans leurs œuvres par la pratique. La plûpart l'entendent ainsi: Vous êtes nourris dans la lecture de la Loi & des Prophétes; c'est une plante qui est, pour ainsi dire, née dans votre fond, & qui y a pris racine dès votre jeunesse: il ne vous reste qu'à enter sur elle la parole de l'Evangile, recevez-la donc, si vous ne l'avez pas encore reçuë: Et si vous l'avez reçuë, faites la fructifier; qu'elle s'enracine dans vous, qu'elle s'incorpore avec vous, comme une greffe s'incorpore avec l'arbre où elle est entéc. Mais demême que la greffe change la séve de l'arbre sauvage, & lui donne une forme nouvelle pour lui faire produire de bons fruits; ainsi vous devez porter des fruits, qui sentent non la séve ancienne, mais la nouvelle, & qui soient nourris non de l'esprit de la Loi, mais de celui de l'Evangile.

V. 22. ESTOTE FACTORES VERBI, ET NON AUDITORES TANTUM (a). Observez cette parole, & ne vous contentez pas de l'écouter. Car ce n'est pas assez de croire, il faut vivre d'une manière conforme à sa créance. Plusieurs au jour du Jugement (b) viendront dire: Seigneur, n'avons-nous pas prophétisé en votre nom? n avons-nous pas fait des miracles sous votre autorité? Et on leur dira: retirez-vous de moi, je ne vous connois point. Les Epîtres de S. Paul faisoient alors beaucoup de bruit dans l'Eglise. L'Apôtre sembloit y enseigner que les bonnes. œuvres n'étoient point nécessaires au salut, & que la Foi suffit. Plusieurs prenoient mal sa pensée, & abusoient de sa doctrine. Parmi les Juiss. convertis, les uns étoient scandalisez d'un tel sentiment, & regardoient S. Paul comme un ennemi de la Loi; d'autres commençoient à regarder la Loi comme inutile. S. Jacque pour lever ce scandale, & pour expliquer aux fidéles les vrais sentimens de l'Apôtre, montre ici que la Foi. sans les bonnes œuvres est inutile, ce qui est corrélatif, à ce que saint Paul écrit aux Romains (c): Ce n'est point ceux qui écoutent la Loi, mais ceux qui la pratiquent, qui sont justifiez devant Dieu, & à cc qu'il dit ailleurs, que la foi doit être animée par la charite (d), & que sans

<sup>(</sup>a) Kai un moror ausocatai, In quibusdam | Mo we con twee. deeft pover; sed maxima pars habet. Antiq. Ital. Estote factores verbi, & non auditores tantum, aliter consiliantes. Grac. Il zeg. No- | operatur,

<sup>(</sup>b) Matth. VII. 27. 22. 23. 6 feq. (c) Rom. II. 13.

<sup>(</sup>d) Galat. v. 6. Fides que per charitatens:

23. Quia si quis auditor est verbi; & non factor: hic comparabitur viro consideranti vultum nativitatis sua in speculo:

24. Consideravit enim se, & abiit, & statim oblitus est qualis fuerit. 23. Car celui qui n'est qu'auditeur, & non observateur de la parole, est semblable à un homme qui jette les yeux sur son visage naturel, qu'il voit dans un miroir;

24. Et qui après y avoir jetté les yeux, s'en va, & oublie à l'heure même quel il

l étoit.

# COMMENTAIRE.

une charité vive & active, tout le reste ne sert de rien (a).

v. 23. HIC COMPARABITUR VIRO CONSIDERANTI VULTUM NATIVITATIS. Il est semblable à un homme qui jette les yeux sur son visage dans un miroir, & qui après s'être considéré, passe sans se mettre en peine d'ôter les taches qu'il a pu y remarquer. De quoi lui sert de s'être vû au miroir, & d'avoir apperçu ses difformitez, s'il n'a soin de les ôter? Ainsi de quoi vous sert-il de connoître vos devoirs, & de voir vos désauts dans la parole de Dieu, dans la Loi, ou dans l'Evangile; si vous ne vous appliquez sérieusement à vous corriger, & à bien vivre. Vultus nativitatis, marque le visage naturel (b), dans l'état où il est; par opposition à un visage contresait volontairement, comme ceux qui se composent dans un miroir, pour se tromper eux-mêmes, & pour ne pas découvrir leurs propres désauts.

S. Jacque suppose que ceux à qui il parle, se considérent au miroir de la parole de Dieu, sans se flatter, & qu'ils y découvrent sincérement leurs difformitez. La parole du Seigneur est un miroir sidéle, pourvû que nous-mêmes nous ne nous trompions pas. Renuntiavit tibi speculum saciem tuam, dit S. Augustin (c): Sicut speculum non sentit adulatorem, su nec te palpes. L'Evangile est le miroir de la vérité, dit S. Bernard (d), chacun s'y trouve comme il est, s'il ne veut pas se tromper: Evangelium speculum veritatis nemini blanditur, nullum seducit; talem in eo se quisque reperiet, qualis suerit. Notre application en ce monde, doit être de détruire en nous l'image du vieil homme, & d'y retracer celle du nouveau: Hac nostri generis est dignitas, si in nobis quasi in quodam speculo divinitatis forma resplendeat, dit S. Léon (e).

V. 24. STATIM OBLITUS EST QUALIS FUERIT. Il oublie à l'heure même qui il étoit. Il y a deux défauts à éviter lorsqu'on se regarde au miroir. Le premier, de ne se pas regarder avec sincérité, & de ne

<sup>(</sup>a) 1. Cor. XIII. L 2. 3. Vide Grot. Eft. Ga-1 tak. alios passim.

<sup>(</sup>b) Mejerro & Arrenas. Antiq. Ital. fasiem natalis sui.

<sup>(</sup>c) August. in Pfal. CIII. Concione 2.

<sup>(</sup>d) Bernard. ferm. 1. De septem panib.

25. Qui autem perspexerit in legem persectam libertatis, & permanserit in ea, non auditor obliviosus sactus, sed sactor operis hic beatus in sacto suo erit.

25. Mais celui qui considére exactement la Loi parfaite, qui est celle de la liberté, & qui s'y rend attentis; celui-là n'écoutant pas seulement pour oublier aussi-tôt, mais fai-sant ce qu'il écoute, trouvera son bonheur dans son action.

#### COMMENTAIRE.

pas reconnoître ses désauts lorsque le miroir les découvre. Le second; de ne s'y pas considérer assez attentivement, & d'oublier trop-tôt ce qu'on a pu y remarquer. Cela est ordinaire lorsqu'on ne voit rien qui flatte (4).

Seque reformidat speculo damnante senetta.

Il faut donc se considérer souvent, attentivement, sérieusement au miroir de la parole de Dieu, & non pas accuser le miroir d'infidélité, mais s'accuser soi même de n'y être pas conforme. Primò accusa fæditatem tuam (b).

V. 25. Qui autem perspexerit in Legem perfectam LIBERTATIS (c). Mais celui qui considére exactement la Loi parfaite, qui est celle de la liberté. La Loi nouvelle, la Loi de l'Evangile, qui nous affranchit de la servitude des cérémonies légales, & nous rend enfans (d) de Dieu: Celui-là ne se contentera pas d'écouter, mais il sera ce qu'il écoute. Il ne se contentera pas de se regarder au miroir, il y remarquera ses défauts, & les corrigera; il n'oublira pas ce qu'il aura vû, il le mettra en pratique. S. Paul dans toutes ses Epitres, ne prêchoit autre chose que la liberté de la Loi nouvelle, la cessation des ombres, l'abrogation des cérémonies, la grace de l'adoption des enfans, opposée à la servitude de la Loi. Les Juiss qui le haissoient, donnoient à ses paroles un sens odieux; quelques uns de ceux qui étoient remplis d'estrme pour sa personne & pour sa doctrine, en abusoient, prétendant que l'observance de la Loi n'étoit pas nécessaire, & que l'Evangile nous affranchissoit de ce joug. S. Jacque interpréte la pensée de l'Apôtre, en disant, qu'à la vérité l'Evnagile est une Loi de liberté, mais qu'elle ne dispense pas ceux qui l'ont embrassée, de la pratiquer, & de s'y conformer; Et permanserit in ea, non auditor obliviosus factus, sed factor operis ( e ). Que le bonheur du Chrétien n'est pas de connoître, mais d'exécuter les

(b) August. in Pfal. CII I. Serm. 1. n. 4.

(d) Occumen. Eft. Grot. Men. Ham. Lud. de.

Dieu. alii passim. Confer Galat. 14. 4, 2. Cor.III. 6. Hebr. v11. 19. v111. 9.

<sup>(</sup>a) Claudian-lib. 1. in Eutrop.

<sup>(</sup>C). Εις 10 μον πολκον τ τ διλοθερίας. Sixt. V. Et alia edit. in lege perfetta libertatis.

<sup>(</sup>e) Antiq. Ital. Et perseverans non audiens oblivionis factus. A'necalus Emanoporus.

SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CH. I.

26. Si quis autem putat se religiosum 26. Si quelqu'un d'entre vous croit avoir esse, non refranans linguam suam, sed de la religion, ne mettant point un frein à sa seducens cor suum, bujus vana est relision est vaine, & infructueuse.

# COMMENTAIRE.

volontez de Dieu: Beatus in facto suo erit. Ils devoient se souvenir que JESUS-CHRIST nous a souvent avertis dans l'Evangile, que la Loi nouvelle ne détruiroit pas l'ancienne, mais qu'elle la persectionneroit, & qu'elle la conduiroit à sa véritable sin (a): Non veni legem solvere, sed adimplere.

y. 26. SI QUIS PUTAT SE RELIGIOSUM ESSE (b). Si quelqu'un croit avoir de la religion, ne mettant point un frein à sa langue, il se séduit, & sa religion est vaine. Les Fidéles convertis du Judaisme, à qui cette Epître est écrite, étoient toujours zélez observateurs de la Loi. Le Temple subsissoit encore, & les Apôtres non seulement ne leur enseignoient pas d'abandonners les pratiques légales, mais ils les exhortoient à y demeurer sidellement attachez, sans toutes ois y mettre leur consiance, comme en la cause de leur salut. Il falloit ensevelir la Synagogue avec honneur, & ne pas s'élever contre elle, avec le scandale des Juiss, & des Payens mêmes. Cela auroit plus nui à l'Evangile, que toutes les persécutions: il n'étoit pas aisé de désaccoutumer tout un peuple des loix dans lesquelles il avoit été nourri.

Plusieurs Juis convertis ne demeuroient point dans ses termes de cette juste modération: les uns soutenoient avec opiniâtreté qu'il falloit observer toute la Loi sous peine de damnation; les autres prétendoient le contraire; de ces disputes naissoient des divisions & des quérelles. S. Jacque pour les réprimer, déclare ici que s'ils ne mettent un frein à leur langue, & s'ils ne se modérent dans leurs disputes, toute leur religion ne leur servira de rien. En vain vous vous piquez d'une observation rigoureuse de la Loi, & d'un zéle ardent pour toutes leurs cérémonies, que vous joignez à la pratique de l'Evangile, si vous manquez de charité, de prudence & de modération, votre religion est vaine, comme l'est aussi celle des partisans de la liberté Chrétienne, qu'ils outrent, & qu'ils n'ont jamais bien connuë. La religion dont nous faisons prosession, consiste dans la paix, dans la charité, dans la pratique des bonnes œuvres. S. Jacque dans cette Epître, revient sou-

C iij.

<sup>(</sup>a) Matth. V. 17.
(b) Eine donn Spienes avag. Occumen. Tyd- ... Lag-

27. Religio munda & immaculata i hoc saculo.

27. La Religion & la piété pure & sans taanud Deum & Patrem, hac est: Fist- che aux yeux de Dieu notre Pere, consiste à tare pupillos & viduas in tribulatione visiter les orphelins & les veuves dans leur afeorum, & immaculatum se custodire ab stiction, & a se conserver pur de la corruption du siécle présent.

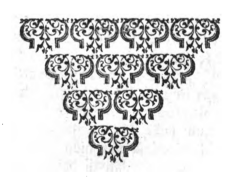
#### COMMENTAIRE.

vent aux désordres que causoient les médisances & les mauvaises sangues; ce qui fait juger que ces maux n'étoient que trop fréquens parmi ceux à qui il écrivoit.

V. 27. RELIGIO MUNDA APUD DEUM, &c. La Religion pure & sans tache aux yeux de Dieu, consiste à visiter les orphelins. Notre Religion ne consiste pas dans des disputes, ou de vaines spéculations; elle consiste dans la pratique de la charité. Il met ici une partie des œuvres que la Religion demande de nous, afin de leur faire comprendre toutes les autres (a). La chatité envers le prochain, & la pureté de vie à l'égard du monde: Immaculatam se custo dit ab hoc saculo. Eviter ses maximes, son esprit, ses péchez, ses mauvais exemples, le mépriser, le fuir. Nous attendons un autre siècle (b): Spes nostra non est de hoc Saculo: ab amore ejus vocati sumus, ut aliud saculum speremus & diligamus.

(a) Eft. Grot. alii.

(b) August. trast. 40. in Joan.





## CHAPITRE II.

Acception des personnes condamnée. Estime pour les pauvres. Observer fidélement la Loi dans tous ses points. La foi sans les œuvres, est morte.

Domini nostri Jesu Christi gloria.

\*. I. FRatres mei, nolite in persona- v. I. M Es freres, vous qui avez reçu la foi de la gloire de notre Seigneur Jesus-Christ, ne faites point d'acception de personnes.

#### COMMENTAIRE.

V.I. OLITE IN PERSONARUM ACCEPTIONE HABERE
FIDEM DOMINI. Mes freres, vous qui avez reçu la Foi de la gloire de notre Seigneur Jesus-Christ, ne faites point acception de personnes. Nous avons déja remarqué qu'on ne devoit pas demander dans cette Epître une exacteliaison des matiéres, ni une suite de discours bien enchaînez. Il vient de recommander l'exercice des œuvres de charité, & la pureté de mœurs; ici il condamne les injustes acceptions de personnes. Ce défaut est contraire à la charité & à la justice; la charité veut que nous aimions tous les hommes comme nos freres, & comme nousmêmes; la justice veut que nous rendions à chacun ce qui lui est dû. On doit du respect aux grands & aux personnes constituées en dignité, mais on n'en doit point à la richesse, ni à la somptuosité des habits. On doit une estime & une considération intérieure au vrai mérite, & aux qualitez récllement estimables, mais on n'en doit point aux qualitez & aux dénominations purement extérieures; qu'un homme soit juste, qu'il ait de la probité, de la Foi, de la charité; voilà ce qui mérite notre estime, nos respects & nos considérations. C'est sur cela que vous devez vous régler dans vos assemblées.

Vous, riches, en qualité de Chrétiens, vous n'avez pas droit de plusexiger dans l'Eglise, que le dernier de vos freres. Si l'on vous donne des marques extérieures de respect, vous devez les recevoir comme une grace, & non comme une dette; & vous, simples sidéles, accoutumezvous à juger du mérite & de l'excellence de votre profession par elle-même, & non par la qualité de ceux qui en font profession (4). Le Seigneur

<sup>(</sup>a) Aug. Ep olim 19. nunc 167. nov. edit. cap. | cat , ut ei tanto melior , quanto ditior ille effer 6. n. 18. Peccat cum apud seipsum intus ita judi- | videatur.

2. Etenim si introierit in conventum pauper in sordido habitu;

2. Car s'il entre dans votre assemblée un vestrum vir aureum annullum habens | homme qui ait un anneau d'or & un habit in veste candida, introierit autem & magnifique; & qu'il y entre aussi quelque pau-I vre avec un méchant habit;

#### COMMENTAIRE.

n'a pas choisi ce qu'il y avoit de plus riche, & de plus grand dans le monde; il a pris ce qu'il y avoit de plus foible (a).

FIDEM DOMINI NOSTRI JESU CHRISTIGLORIR. La Foi de la gloire de notre Seigneur Jesus Christ. Il oppose cette Foi glorieuse, qui nous ennoblit en nous rendant enfans de Dieu, à la fausse gloire du monde, à ce faux éclat dont les fidéles se laissoient éblouir en voyant entrer les riches dans leurs assemblées. Souvenez-vous de votre dignité, & de l'excellence de votre profession: sachez que vous appartenez à TESUS-CHRIST, & que vous portez le caractère de son nom; ne comptez pour vraie grandeur, que celle qui vous élève aux yeux de Dieu (b).

v. 2. Etenim si introierit in conventum vestrum (c). Car s'il entre dans votre asemblée un homme qui ait un anneau d'or. Dans ces premiers tems, les assemblées des Chrétiens n'étoient pas fort nombreuses, & le rang des Magistrats & des Puissances, n'y étoit pas encore réglé selon leur dignité, comme il est arrivé depuis. Puis donc que l'Eglise est une compagnie où se trouvent des freres qui sont tous égaux en qualité d'enfans de Dieu; que l'on n'ait point d'égard aux richesses quand il s'agit d'y prendre son rang; ou du moins que les riches ne s'y fassent pas rendre des respects qui ne leur sont pas dûs, & que les pauvres n'y soient pas traitez avec mépris, & mis au dernier rang. Hammond a crû que ceci devoit s'entendre des assemblées judiciaires. Mais toute la suite du discours prouve qu'il regarde l'ordre des assemblées de religion.

S. Jacque désigne un homme riche par l'anneau d'or qu'il portoit; & par l'habit éclattant, dont il étoit revêtu (d). La coutume de porter des anneaux est fort connuë parmi les Anciens, & on en a parlé déja dans plus d'un endroit de nos Commentaires (e). Parmi les Romains il n'y avoit que les Sénateurs & les Chevaliers qui eussent le droit d'en porter d'or (f). Baronius (g), & Pineda (h) ont crû que cet anneau étoit l'agraphe

Antiq. Ital In veste splendida. (e) Genes. xxxvIII. 18. 25. xLI, 42. Isi. III. 19. Luc. X7.22.

(f) Dio lib. 48.

fibula

<sup>(</sup>a) 1. Cor. I. 270 (b) Vide Vat. Grot, Ham. Gatak. Eft, (C) Et 20 cion \ h cu rlu rungarlu vuer.

Antiq. Ital. Si intraverit in Synagogam vestram. (d) Xpuredanluxios no in in in a lange

<sup>(</sup>g) Baron. ad An. ch. 33. (b) Pineda de Rek Salom. l. 6. c. 5.

# SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. Cn. II.

3. Et intendatis in eum qui indutus est veste preclara, & dixeritis ei: Tu sede bîc benè: pauperi autem dicatis: Tu sta illic: aut sede sub scabello pedum meorum.

4. Nonne judicatis apud vosmetipsos, & fasti estis judices cogitationum eniquarum? 3. Et qu'arrétant votre vuë sur celui qui est magnisiquement vêtu, vous lui disiez en lui présentant une place honorable: Asseyezvous ici; & que vous disiez au pauvre: Tenez-vous là debout, ou asseyez-vous à mes pieds.

4. N'est-ce pas là faire dissérence en vous même entre l'un & l'autre, & suivre des pensées, injustes dans le jugement que vous en faites ?

## COMMENTAIRE.

fibula, dont ces riches fermoient leurs manteaux; mais le mot Grec signific certainement un anneau, une bague, & non une boucle, ou une agraphe. Le vêtement éclattant, étoit un habit blanc, comme l'a pris la Vulgate; In veste candida; c'étoit la couleur la plus commune, & la plus estimée pour la propreté. La couleur de pourpre n'étoit guéres que pour les Princes, ou pour les cérémonies; mais pour l'ordinaire on portoit un habit blanc.

†. 3. TU SEDE HIC BENE. Asservous ici. Vous préparez au riche une place honorable, pendant que vous dites au pauvre: Tenez-vous là debout, ou asservez-vous à mes pieds (a). Le désordre que S. Jacque reprend, marquoit dans les Fidéles une trop haute estime pour une chose aussi méprisable que les richesses, trop de mépris pour la pauvreté que Jes us-Christ a tant estimée, & trop peu d'idée de la dignité des enfans & amis de Dieu. S. Paul reproche aux Corinthiens quelque chose de pareil, lorsqu'il dit que dans leurs assemblées, & leurs repas de charité, les riches ne reçoivent pas les pauvres à leurs tables, & ne leur sont pas part de leurs biens; & que pendant que les uns sont dans l'abondance, les autres sont dans la faim (b). L'abus est donc très-ancien de voir les riches s'arroger dans l'Eglise des rangs & des honneurs qui ne leur sont pas dûs; & cela a sa source dans le peu de foi des pauvres, & dans l'orgueil des riches.

S. Martin (e) dont la foi étoit si vive, & l'humilité si profonde, sit voir à toute la Cour de l'Empereur Maxime, l'estime qu'il faisoit du Sacerdoce de Jesus-Christ, lorsqu'il présenta d'abord à un Prêtre qui mangeoit avec lui à la table de l'Empereur, la coupe que tout le monde croyoit qu'il présenteroit à l'Empereur. Ce Prince n'en conçut que plus

<sup>(</sup>a) i wo to izo wooder us. Antiq. Ital. (c) Sever. Sulpit. Vita fancti Martini ]
Sub scamello meo.
(b) 1. Cor. XI. 21.

26

5. Audite, fratres mei dilectissimi, nonne Deus elegit pauperes in hoc mundo, divites in side, & haredes regni, quod repromissi Deus diligentibus se?

5. Ecoutez, mes chers freres, Dieu n'a-t'il pas choisi ceux qui étoient pauvres dans ce monde, pour les rendre riches dans la foi, & héritiers du Royaume qu'il a promis à ceux qui l'aiment?

## COMMENTAIRE.

d'estime pour ce sage Prélat, qui avoit osé saire à sa table, ce qu'au-

cun autre Evêque n'auroit fait à la table du moindre Juge.

Cet endroit de S. Jacque paroît imité d'Homére (a), où il est dit; qu'Ulysse rencontrant un Roi, ou un homme élevé en dignité, lui dissoit: Ne craignez rien, ô bienheureux, asseyez-vous ici, & saites asseoir les autres; mais lorsqu'il trouvoit un pauvre qui crioit dans la soule, il le frappoit de son sceptre, & lui disoit: Tais-toi, malheureux, demeure en repos, & écoute les autres, tu n'es bon à rien, tu ne vaut ni pour la guerre, ni pour le conseil. Les ennemis de Socrate lui sirent un crime de se servir souvent de ces paroles, comme s'il conseil-loit de maltraiter les pauvres.

- #. 4. Nonne judicatis apud vosmetipsos (b). N'est-ce pas là faire différence en vous-mêmes, entre l'un & l'autre? N'est ce pas faire une injuste acception de personnes? Où est votre soi & votre équité? Est-ce ainsi que Jesus-Christ en a usé? L'a-t'on vû préférer le riche au pauvre, & trembler devant les Puissances? Qui sont ceux qu'il a choisis pour ses peres & meres, pour ses Apôtres, pour ses Disciples? Les riches sont ils plus devant Dieu que les pauvres? Ne faites-vous pas voir que vous êtes des Juges iniques? A la lettre (c): Vous êtes des Juges de pensées injustes. Tous les Chrétiens sont streres, & égaux en qualité d'enfans de Dieu. Il y a donc de l'injustice à présérer le riche au pauvre. Les richesses ne détruisent pas cette égalité.
  - v. 5. Nonne Deus elegit paupres in hoc mundo? Dieu n'a-t'il pas choisi ceux qui étoient pauvres en ce monde, pour les rendre riches dans la foi, & héritiers du Royaume? S'il y a des richesses qui

<sup>(</sup>a) Homer. apud Xenophont. lib. 1. Mrnμονιυμο Σακρά.
Ον τινα ιδμό Βασιλικά ταὶ έξοχον αι δεα κιχεία.
Τον δ΄ άρανοις έσειεστι ερθυσποκε στασκετώς,
Δαιμένι & σε έσικε κακόν ώς διαδισποδαι,
Λ'λλ άυτός το καθησο, και άλλες ίδευε λαες.
δ'ν 5 διάμετ άνδρα ίδει, βωόντα τ΄ έφδυσει,
Τέν σκιπρω έλασσκεν έμοκλησων κί το μοθώ,
Δαίμονι απρέμφε νου, καιάλλων μύθος άκος.

O't σίο φίρ sess eiσ οὐ δ' ἀπολιμος, καὶ ἀιαλκες.

Ουτι ποτ' ὁ σολ έμω ἐναρίθμιος, κὰτ' ἔνι βαλῆ.

(b) καὶ ἐ διαρίθητὶ ἐν ἐαυτῶς. Quelques

Manuscrits ôtent la négation ε'; mais elle

ne nuit pas en lisant avec une interrogation.

<sup>(</sup>c) Kal 'Arrer de upilai dighoya-quan merepar'.

Occumen. A' due upilai Te merupia du secceu
monupilas sepos de de la completa de secceu-

C. Vos autem exhonorastis pauperem.

Nonne divites per potentiam opprimunt

vos, & ipsi trahunt vos ad judicia;

6. Et vous, au contraire, vous déshonorez le pauvre. Ne sont-ce pas les riches qui vous oppriment par leur puissance? Ne sontce pas eux qui vous traînent devant ses Tribunaux de la Justice?

#### COMMENTAIRE.

méritent en ce monde quelque distinction, ce sont les richesses de la foi (a), puisque ce sont les seules vrayes & solides richesses, qui subsistent dans le tems & dans l'éternité. Or Dieu a choisi ceux qui étoient pauvres en ce monde, pour leur communiquer la foi & les dons spirituels. Ce ne sont donc pas les riches qui méritent que vous leur marquiez tant de respect dans vos assemblées. Les Apôtres furent choisis du milieu du menu peuple; les premiers Fidéles étoient presque tous pauvres; Jesus-Christ lui-même étoit dans la dernière pauvreté; il a témoigné en plus d'une rencontre, que les richesses étoient un obstacle presque insurmontable au salut & à la foi. Les Pharissens disoient à l'aveugle né (b): A-t'on vû quelqu'un des principaux de la nation, ou des Pharisiens croire en lui? Et S. Paul aux Corinthiens (c): Voyez, mes freres, quelle a été la grace de votre vocation; car le Seigneur n'a pas choisi beaucoup de Sages (elon la chair, ni beaucoup de puisans, ni beaucoup de nobles; mais il a choisi ce que le monde estime insensé, pour confondre ce qu'il estime sage; & ce qui est foible, pour confondre ce qui passe pour fort.

y. 6. Vos autem exhonorastis pauperem (d). Et vous au contraire vous déshonorez le pauvre. Voyez la fausseté de votre jugement, & l'irrégularité de votre conduite. Dieu témoigne de l'estime de la pauvreté, par le choix qu'il fait des pauvres, pour leur departir ses dons les plus précieux, & vous ne témoignez que du mépris pour ces mêmes pauvres, qui au milieu de leur indigence des biens du monde, sont si riches en graces surnaturelles? Celui qui opprime le pauvre, fait des reproches à son Créateur, & celui qui a pitié du pauvre, honore Dieu qui l'a créé (e).

Nonne divites per potentiam oppriment vos? (f)

Ne sont-ce pas les riches qui vous oppriment par leur puissance? Les riches
en général sont vos plus grands ennemis: & ceux-mêmes qui entrent
dans vos assemblées, & à qui vous faites tant d'honneur, ne vous trai-

 <sup>(</sup>a) 1. Cor. I. 5. In omnibus divites faŭi tiq. Ital. Vos autem frustratis pauperem.
 (b) Joan. vii. 48.',
 (c) 1. Cor. I. 37.
 (d) Gr. Υμᾶς ζ τημάσαπ τ πλαχύν. And dem opprimunt vos.

7. Nome ipsi blasphemant bonum nomen, quod invocatum est super vos?

8. Si tamen legem perficitis regalem fecundum scripturas : Diliges proximum tuum sicut teipsum : benè facitis.

7. Ne sont-ce pas eux qui blasphément le nom auguste de Christ, d'où vous avez tiré le vôtre?

8. Que si vous accomplissez la Loi royale, en suivant ce précepte de l'Ecriture: Vous aimerez votre prochain comme vous-même; vous faites bien.

#### COMMENTAIRE.

tent-ils pas avec hauteur, lorsque vous les approchez, n'exigent-ils pas de vous des services injustes, & des soumissions fàcheuses? Quel motif donc, peut vous engager à les traiter d'une manière si respectueuse? Est-ce l'intérêt, l'estime, la crainte ou l'amour? Dès le tems des Apôtres, les riches d'entre les Chrétiens, faisoient de la peine aux pauvres. L'esprit d'orgueil, de domination & d'injustice, est presque inséparable des richesses (a).

TRAHUNT VOS AD JUDICIA. Ils vous traînent devant les tribunaux de la Justice, pour vous obliger de payer ce que vous leur devez, ou pour vous forcer à leur rendre des services, que vous ne croyez pas leur devoir. S. Paul se plaint du même abus qui regnoit parmi les Corinthiens (b). Il y avoit parmi eux des procez; les riches traduisoient les pauvres devant les tribunaux des Insidéles; ces procez & ces divisions rendoient la Religion méprisable.

V. 7. I PSI BLASPHEMANT NOMEN BONUM. Ils blasphément le nom auguste de Christ, dont vous avez tiré le vôtre. Ce ne sont pas les riches Chrétiens qui blasphêment le nom de Jesus-Christ, mais ils sont cause que les Payens le blasphêment, & parlent mal d'une Religion qui ne prêche que l'amour de la paix, de la charité & de la pauvreté, & dans laquelle on voit des riches qui suscitent des procez aux pauvres, pour des intérêts temporels. Blasphemant est mis ici pour blasphemare faciunt, suivant plusieurs Interprétes (c). Ces mots, Nomen quod invocatum est super vos, le nom qui est invoqué sur vous, marquent le nom dont on vous appelle; on invoque le nom de l'Epoux sur son épouse, le nom du maître sur son serviteur, le nom de Dieu sur le peuple qui lui est dévoué. Ces expressions sont communes parmi les Hébreux. Jesus Christ est notre Dieu, notre Pere, notre Maître, notre Epoux.

 $\dot{y}$ . 8. Sitamen (d) Legem perficitis regalem. Que f

<sup>(</sup>a) There Tol Tixle mutos. Enripid.

<sup>(</sup>b) 1. Cor. VI. 1. (c) Eft Grot. Men. Pifc. Cornel. alii. Vide Ezesh. XXXVI. 21, 22. & Rom. II. 24.

<sup>(</sup>d) ε'ι μθητω πλαπ. Si tamen, si quidem; quod si, sanè si, &c. Antiq. Ital. Si tamen lege consummamini regali.

# SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CH. II.

9. Si autem personas accipitis, peccatum operamini redarguti à lege quasi transgressores.

9. Mais si vous avez égard à la condition des personnes, vous commettez un péché. & vous êtes condamnez par la Loi, comme en étant les violateurs.

## COMMENTAIRE.

vous accomplissez la Loi royale de la charité, vous faites bien. Je ne condamne pas les marques de respect extérieur que vous rendez aux riches & aux personnes constituées en dignité; pourvû que cela se fasse sans préiudice de la charité, & que les pauvres ne soient pas méprisez, & que la Religion n'en souffre rien. Les désérences que l'on a pour les riches. ne sont blâmables qu'autant qu'elles sont ou excessives, ou fondées simplement sur l'estime qu'on a de leurs richesses, au désayantage de la qualité de Chrétien, & d'enfans de Dieu, qui est infiniment plus estimable. La Loi royale est, ou la Loi de Dieu (a), qui est en effet la Loi souveraine, la Loi du Roi éternel & immortel, ou l'Evangile (b) qui est la Loi de JESUS-CHRIST notre Roi; ou la Loi qui veut que sans flatterie, & sans acception de personne, on rende à chacun ce qui lui est dû; la Loi qui ne flatte personne, la Loi de la justice exacte; ou enfin la Loi de la charité (c), qui veut que nous aimions notre prochain comme nous-mêmes; & qui par conséquent nous défend de préférer le riche au pauvre, & defaire à son égard, ce que nous ne voudrions pas que l'on nous fit. Ce dernier sens revient mieux au texte, & est le plus suivi.

y. 9. REDARGUTI A LEGE (d). Vous êtes condamnez par la Loi, qui défend de faire d'injustes acceptions de personnes (e). La Loi défendoit les acceptions de personnes dans les jugemens; juger le riche comme le pauvre, sans craindre le riche, ni épargner le pauvre; ne considérer que la justice, & le mérite de la cause, sans faire attention à la personne : mais la justice & la charité qui sont l'ame & le principe de cette Loi pour les Juges, doivent aussi à proportion se rencontrer dans tous les jugemens que nous portons de notre prochain, & dans toute la conduite que nous tenons à son égard. Louer, estimer, respecter, aimer nos freres selon ce qu'ils sont réellement, & selon leur mérite intrinséque, sans se mettre en peine de ce qui n'est qu'extérieur & étranger à leur personne : tout cela doit s'entendre toujours avec cette juste limitation, sans préjudice du bon ordre, & de ce qui est dû selon les Loix divines & humaines, aux

<sup>(4)</sup> Syr. Lud. de Dien.

<sup>(</sup>b) D. Thom. seu alius, Mugo, Gloss. Grot.

<sup>(</sup>c) Eft. Vorst. Grot. Tir. Cornel. alii.

אסבע לאוץ אַי גּילעון.

<sup>(</sup>e) Levit. XIX. 15. Non consideres personamy pauperis, nec honores vultum potentis. Juste judica proximo tuo. Deut. I. 17. Nulla erit distan-(d) Antiqu. Ital. Alege traducti. im tia personarum, &c. xvi. 19. Non accipies per-Jonan.

10 10. Car quiconque ayant gardé toute la 10. Quicumque autem totam Legem 1 servaverit, offendat autem in uno, fac- Loi, la viole en un seul point, est coupable l comme l'ayant toute violée. tus est omnium reus.

#### COMMENTAIRE.

Puissances légitimement établies, desquelles il n'est point question en cet endroit.

V. 10. QUICUMQUE AUTEM TOTAM LEGEM SERVAVERIT. Quiconque ayant gardé toute la Loi, la viole en un seul point, est coupable comme l'ayant toute violée. Cette maxime étoit celle des Stoiciens, qui tenoient pour principe, que tous les péchez étant égaux (a), celui qui avoit une fois outre-passé la ligne de la justice, étoit aussi coupable, que s'il avoit violé tous les préceptes: Siquidem est peccare, tamquam transilire lineas; qued cum feceris, culpa commissa est. Quam longe progrediare cum semel transieris, ad augendam transeundi culpam nihil pertinet, dit Cicéron dans ses paradoxes. Les Pharissens étoient à peu près dans les mêmes principes que les Stoïciens, selon Joseph (b), & c'est peut être de-là que leur venoit cet attachement pour la moindre tradition, & leur scrupule sur toutes les Loix. Les Rabbins dont la plûpart sont Pharisiens, enseignent aussi (c) que celui qui viole un précepte, est coupable comme s'il les violoit tous, parce qu'ils dépendent l'un de l'autre; & que celui qui rejette un seul précepte de la Loi, & admet tous les autres, les rejette tous, & les viole tous. On voit le même principe dans le quatriéme Livre des Maccabées, Chapitre II. Mais à Dieu ne plaise que nous imputions à S. Jacque les erreurs des Pharisiens, ou les extravagances des Stoïciens, qui, comme le dit S. Augustin (d), ont osé avancer contre le sentiment commun de tout le genre humain, que tous les péchez sont égaux : De parilitate peccatorum soli Stoici ausi sunt disputare, contra omnem sensum generis humani. Le sens commun de tous les hommes, les mœurs de tous les peuples, l'équité naturelle y répugnent (e):

Queis paria esse ferè placuit peccata, laborant Cum ventum ad verum est; sensus, moresque repugnant, Atque ipsa utilitas, justi propè mater & aqui.

Il faut donc donner un autre sens à ce passage, & dire avec S. Augustin (f), Béde, & plusieurs autres, qu'apparemment S. Jacque a voulu parler de la Loi de la charité, dont il a parlé auparavant, en disant que

(c) Vide Druf. Pefichta 50.11.1

.(d) August. Ep. 167. nov. edit. n. 4. 6.2. (e) Horat. ferm. l. 1. fat. 3.

(f) Aug. Ep. 167. n. 16.

<sup>(</sup>a) Horat. ferm. lib. 1. fatyr. 3. บ. 96. Tull. | พลอสมพัพธาธุร 621 ซพี สลว ใหมด การเหตุ มองอุนยน. Paradox. & orat. pro Murana, & August. Ep. 29. ad Hieron. nunc 75. nov. edit.

<sup>(</sup>b) Joseph de vita sua initio. H'¡E.uun mallosom नम् popleaine aipten स्वायम्बर्धका में

SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CH.II.

celui qui la viole, est coupable comme sil avoit violé toute la Loi, parce qu'il a violé une vertu de qui dépend toute la Loi: Fit omnium reus, quia contra caritatem facit, unde tota Lex pendet; reus itaque sit omnium, faciendo contra eam, in qua pendent omnia. Mais il ne s'ensuit pas pour cela que nous soyons aussi coupables devant Dieu, en violant le précepte de la charité en un point, que si nous la transgressions en tous ses points. Il y a du plus ou du moins dans les fautes contre la charité (a); & quoique celui qui la viole en un article essentiel, mérite la damnation éternelle, de même que s'il avoit violé toute la Loi (b); il ne saut pas croire toutesois qu'il soussire d'aussi grands supplices que s'il n'avoit gardé aucun des préceptes. Un meurtrier est mis à mort pour avoir tué un homme, comme pour en avoir tué vingt; on ne peut lui ôter qu'une vie, parce qu'il n'en a pas davantage.

D'autres (c) l'expliquent ainsi: La Loi de Dieu est une alliance que Dieu a saite avec les hommes; celui qui manque à un artiele de l'alliance, ne l'observe point du tout, elle est comme une symphonie; il ne saut qu'un sauxaccord pour la troubler toute entiere. Elle est comme un habit précieux, une seule tache le gâte, & lui ôte tout son prix; c'est comme une chaîne dont vous ôtez un anneau; le bien demande une intégrité de toutes ses parties, & de toutes ses qualitez; s'il en manque une seule, la chose n'est plus bonne. Le mal au contraire est mal par un seul désaut. Un homme ne peut être vertueux, s'il ne posséde toutes les vertus; le méchant est méchant pour une seule mauvaise habitude, pour un seul crime; n'ayez point la soi, ou la charité, tout le reste ne vous sert de rien. Observez les Loix de l'amour du prochain, distribuez tous vos biens aux pauvres, saites des miracles pour convertir les peuples; si vous n'aimez point Dieu, vous ne saites rien.

Ainsi il est vrai en ce sens, que celui qui garde toute la Loi, & qui la viole en un seul point, est coupable comme l'ayant toute violée; il sera puni des supplices éternels, comme s'il l'avoit violée toute entiere; mais il ne le sera pas autant, supposé qu'il n'ait commis qu'un péché mortel, que s'il en avoit commis plusieurs; & pour faire l'application de ce principe au cas dont parle ici S. Jacque; celui qui par une présérence d'estime intérieure pour le riche, & par un mépris réel pour la personne du pauvre, présére le riche au pauvre, sans aucun égard à la qualité de Chrétien, que posséde le pauvre, & qui est infiniment supérieure à toutes les richesses du monde, si cette présérence de l'un, & le mépris de l'autre, vont

<sup>(</sup>a) Idem ibidem. Magis facit contra charltatem qui gravius peccat; minus, qui levius: tantò quisque plenior iniquitatis, quantò inanior charitatis.

<sup>(</sup>b) Catak. Grot. Castal. Menoch. Est, Occu-

<sup>(</sup>c) Vide Gatah. Strigel Tirin. alios.

11, Qui enim dixit: Nonmæchaberis, dixit &: Non occides. Qued si non mæchaberis, occides autem, factus es transgressor legis. 11. Puisque celui qui a dit: Ne commettez point d'adultére, ayant dit aussi: Ne tuez point; si vous tuez, quoique vous ne commettiez pas d'adultére, vous êtes violateur de la Loi.

# COMMENTAIRE.

jusqu'à violet les loix essentielles de la justice & de la charité: celui qui tombera dans cette faute est assez coupable devant Dieu, pour mériter la damnation éternelle, de même que s'il étoit tombé dans toutes sort tes de déréglemens.

Quelques-uns (a) veulent que l'Apôtre en cet endroit attaque le sentiment de quelques Juiss (b), qui croyoient que celui qui avoit observé une partie de la Loi, ne seroit point damné, quand même il l'auroit violée en d'autres articles, parce que nul mérite ne périt auprès de Dieu. Ce sentiment est encore commun parmi les Juiss; ils ne damnent pour toujours qu'un assez petit nombre d'Israëlites, qui nient des articles sondamentaux, ou qui s'abandonnent aux derniers déréglemens. S. Augustin témoigne que c'étoit aussi l'erreur de quelques Chrétiens de son tems; & il les résute dans son Enchiridion (c). Voyez la première Epître de S. Jean Chap, III. 4.

v. 11. QUI ENIM DIXIT: NON MOECHABERIS. Car celui qui a dit: Vous ne commettrez point d'adultère; a dit aussi: Vous ne tuerez point. Voici la vraye raison de ce que je viens d'avancer: Que celui qui viole la Loi en un point, la viole en tout; c'est qu'il outrage Dieu Auteur de toutes les Loix. Or outrager l'Auteur des Loix, c'est donner atteinte à tout ce qu'il a établi. Si Dieu ne mérite pas d'être obéi lorsqu'il désend l'adultère, le mérite-t'il davantage lorsqu'il désend le meurtre? Donc celui qui viole la Loi en un point, la viole en quelque sorte, ou du moins est dans la disposition de la violer dans tous ses points, puisque ce n'est ni le respect pour les Loix, ni la crainte du Législateur, ni l'horreur du crime qui le retiennent. S'il ne l'a point violée, c'est qu'il n'en a point eu l'occasion, ou que l'envie ne lui en est pas venuë, ou que la crainte des supplices, ou d'autres considérations humaines l'ont retenu.

Mais cela ne doit pas s'entendre nuëment & sans explication; car encore qu'il soit vrai que celui qui est tombé dans le mépris de Dieu, soit dans la disposition de commettre toutes sortes de péchez, il ne s'ensuit pas qu'il doive etre puni de Dieu, comme s'il les avoit essectivement

commis,

<sup>(</sup>a) Burgens. & alii apud Cornel. à Lapide. | tit. 1. de Pænit. (b) Vide Rab. Mos. & R. Salom. in Deut. (c) Aug. Encirid. cap. 17.

SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CH. II.

12. Sic loquimini, & sic facite, sicut per legem libertatis incipientes judicari.

13. Judicium enim sine misericordia illi, qui non fecit misericordiam: superexaltat autem misericordia judicium. 12. Réglez donc vos paroles & vos actions, comme devant être jugez par la Loi de la liberté.

13. Car celui qui n'aura point fait missiféricorde, sera jugé sans miséricorde; mais la miséricorde s'élevera au-dessus de la risqueur du jugement.

## COMMENTAIRE.

commis, ni qu'il soit aussi coupable par la mauvaise disposition de son cœur, que s'il avoit réduit en acte tout ce dont il est capable. Dieu ne punit dans l'homme que la volonté délibérée de pécher, ou l'acte du péché. Le plus grand de tous les scélérats peut n'avoir pas la volonté de commettre toutes sortes de crimes, & il est même malaisé qu'il les commette tous. Dieu ne nous impute pas les maux dont nous ne sommes pas coupables.

V. 12. SIC LOQUIMINI, ET SIC FACITE, SICUT PER LEGEM LIBERTATIS, &c. Réglez vos paroles & vos actions, comme devant être jugez par la Loi de la liberté, ou par la Loi de l'Evangile, qu'il appelle après S. Paul (a), Loi de liberté; il lui a déja donné ce nom au Chap. L. V. 25. Legem perfectam libertatis. Conduisez-vous de telle sorte dans toutes vos actions & dans toutes vos paroles, que vous ne soyez pas condamnez au Jugement de Dieu, par la Loi Evangélique, qui est la Loi de liberté des enfans de Dieu. Ne prenez point occasion de la liberté que JESUS-CHRIST vous a acquise, de violer ses Loix: sachez que le violement d'une seule de ses Loix, est capable de vous attirer la condamnation éternelle; & qu'inutilement vous observeriez tous les autres préceptes, si vous manquiez à celui de la charité envers vos freres, ou à quelque autre de même nature, & d'une pareille importance.

\*. 13. JUDICIUM ENIM SINE MISERICORDIA (b). Celui qui n'aura pas fait misericorde, sera jugé suns miséricorde. Dieu nous traitera dans son Jugement comme nous aurons traité les autres; si nous n'avons eu pour les pauvres que du mépris & de la dureté, il nous traitera dans la rigueur de sa justice (c). Si nous avons eu pour eux de la compassion & de la tendresse, Dieu aura pour nous de la miséricorde & de l'indulgence. Jes u s-Christ dans la description qu'il nous a donnée de ce qui doit arriver au dernier Jugement (d), dit que le Souverain Juge dira

<sup>(</sup>a) Rom. VIII. 21. Vocati in libertatem gloria filorum Dei. Galat. IV. 31. Qua libertate Chriflus nos liberavit. V. 13. In libertatem vecati effis.

Judicium autem non miserebitur ei qui non secio misericordiam:

<sup>(</sup>c) Matth. v. 7. Beati misericordes, quoniam ipsi misericordiam consequentur.

<sup>(</sup>b) H & xplos disheus. Antiq. Ital. (d) Matth. xxv. 33. 34.

aux damnez: Allez maudits au seu éternel; car j'ai eu saim, & vous ne m'avez pas donné à manger; j'ai eu soif, & vous ne m'avez pas donné à boire; au contraire il dira aux ésûs: Venez les bénis de mon Pere, possédez le Royaume qui vous est préparé depuis le commencement du monde; car j'ai eu saim, & vous m'avez donné à manger, &c. comme si tout le mérite, ou le démérite des hommes consistoit dans l'exercice ou dans l'omission des œuvres de miséricorde.

SUPEREXALTAT AUTEM MISERICORDIA JUDICIUM. La miséricorde s'élevera au-dessus de la rigueur du Jugement. Cela peut s'entendre en deux manières; ou de la miséricorde de Dieu, ou de celle de l'homme. La miséricorde de Dieu l'emporte toujours sur sa rigueur (a); le propre de Dieu est en quelque sorte de faire du bien, & de faire miséricorde: Deus, cui proprium est miséreri, semper & parcere, comme chante l'Eglise. Lorsqu'il punit, il semble faire un œuvre étrangère (b); Irascetur ut faciat alienum opus ejus. Ut operetur opus suum; peregrinum est opus ejus ab eo. Quelques-uns inférent de cet endroit, que le nombre des prédestinez & des sauvez, est plus grand que celui des réprouvez: mais l'Ecriture nous dit expressément (c) que le nombre de ceux qui sont appellez est grand, mais que le nombre des élûs est petit; & la plûpart des Peres & des Théologiens croyent avec beaucoup de raison, que le nombre de ceux qui se perdent, même parmi les Chrétiens, est le plus grand. D'ailleurs ce sens paroît entiérement étranger à cet endroit.

L'Apôtre vent dire, selon les meilleurs Interprétes (d), que celui qui a exercé la miséricorde envers ses freres, ne craint point le Jugement de Dieu; il paroît devant le Souverain Juge avez une confiance entière; il s'y présente avec joye, sûr des promesses & des récompenses de son Dieu. Le Grec porte à la lettre (e): La miséricorde se glorisse contre le Seigneur; elle vient en présence du Juge, non pour se désendre, ou pour suftes louanges qui sont duës à ses bonnes œuvres. Comparez ce que le Sauveur dit aux élûs au jour du Jugement, & que nous avons rapporté dans l'article précédent. L'aumône délivre de la mort & de tout péché, & ne permettra pas à l'ame d'aller dans les ténébres, dit Tobie (f). Heureux ceux qui sont miséricorde, dit le Sauveur (g), car ils recevrant eux-mêmes mi-séricorde. Je ne me souviens pas d'avoir vû périr par une mauvaise mort

<sup>(</sup>a) Gregor. homil. 13. in Evangel.
(b) Ifai. xxviii. 21.

<sup>(</sup>c) Math XX, 16.

<sup>(</sup>d) Eft. Menoc. Caftal. Tirin. Brofm. Vorft. Pifcat. Alii.

<sup>(</sup>e) Kaj naturun zamu enten misericordia jutig. Ital. Supergloriatur autom misericordia judicium.

<sup>(</sup>f) Tobie IV. II.

# SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CE. II.

14. Quid proderit, fratres mei, fi fi- | . 14. Mes freres, que servira-e'll à queldem quis dicat se habere, opera autem qu'un de dire qu'il a la foi, s'il n'a point les non babeat? Numquid poterit sides sal- | œuvres? La foi le pourra-t'elle sauver? vare cum ?

## COMMENTAIRE.

un homme qui exerce les œuvres de charité, dit S. Jérôme (4); il est impossible que les priéres de ce grand nombre de personnes qui prient pour lui, & qui s'intéressent à son salut, ne soient pas exaucées: Nen memini me legere mala morte mortuum, qui libenter opera charitatis exercuit; habet enim multos intercessores: & imposibile oft, multorum preces non exaudiri.

v. 14. Quid PRODERIT SI FIDEM QUIS DICAT SE MARERE. OPERA AUTEM NON HABEAT? Que servira-t'il à quelqu'un de dire qu'il a la foi, s'il n'a point les auwes? Voici l'endroit où S. Jacque en vouloit venir, pour arrêter le progrès de l'abus que l'on faisoit des Epîtres de S. Paul. Cet Apôtre avoit enseigné dans l'Epître aux Romains (b), & dans celles aux Galates (c), conformément au Prophéte Abacuc (d), que le juste vit de la foi, & que l'homme fidéle est justifié par la foi sans les œuvres de la Loi (e): Ex operibus legis non justificabitur omnis caro coram illo. Et encore: Arbitramur hominem justificari per fidem sine operibus Legis. On en inféroit mal à propos que la Loi étoit donc inutile, & que l'on pouvoit être sauvé sans la pratique des bonnes œuvres. On peut juger des mauvais effets, & du scandale que causoit une pareille doctrine prise sans explication & sans modification. S. Jacque s'applique ici à montrer que la foi sans les bonnes œuvres est morte, & par conséquent inutile.

En quoi il est parfaitement d'accord avec S. Paul, qui n'a voulu dire autre chose, sinon que les œuvres cérémonielles de la Loi en elles-mêmes, ne servoient de rien pour le salut, depuis la prédication de l'Evangile, à moins qu'elles ne soient accompagnées de la foi & de la charité; & que la foi animée de la charité, seule, & sans les œuvres cérémonielles de la Loi, pouvoit nous rendre justes, & nous mériter le salut. Mais tant s'en faut qu'il ait voulu exclure les œuvres morales, & la pratique de la justice, de la miséricorde & des autres vertus, que toutes ses lettres sont pleines d'exhortations à bien vivre, & mettre en pratique les veritez

que Jesus-Christ nous a enseignées.

Celui de tous les Hérétiques qui porta plus loin les conséquences que l'on tiroit de la doctrine des Apôtres sur l'inutilité des œuvres de la Loi. fut Simon le Magicien (f): Il enseignoit que l'ame ne devoit rien espéz

<sup>(</sup>a) Hieronym. ad Nepotian.

<sup>(</sup>b) Rom. L 17.

<sup>(</sup>c) Galat. III. 11.

<sup>(</sup>d) Abacuc. II. 4.

<sup>(</sup>e) Rom. III. 29. 28. (f) Iren, lib. 1, cap. 20.

rer que de sa grace; sans s'arrêter aux bonnes œuvres, toutes les actions étant, disoit-il, indifférentes d'elles-mêmes, & la distinction des bonnes, & des mauvaises, n'ayant été établie que par les Anges, pour s'assujettir les hommes; & qu'ainsi ceux qui espéroient en lui, & en son Hélène, étoient délivrez de cette superstition, & étoient libres pour saire ce qu'ils vouloient. Cette erreur fut renouvellée du tems de S. Augustin (a). par quelques Chrétiens, qui croyoient que ceux qui joignoient les bonnes œuvres à la foi, étoient comme ceux dont parle l'Apôtre (b), qui mettent sur le fondement de l'or, de l'argent, & des pierres précieuses; mais que ceux qui veulent conserver la foi, sans se mettre en peine des œuvres, sont désignez par les bâtisseurs, qui posent sur le fondement du bois, de la paille, & d'autres choses fragiles. Ce que ce saint Docteur. réfute trés-sérieusement dans son Livre des huit Questions à Dulcitius. & dans celui de la Foi & des Oeuvres.

Les Prétendus Réformez au siècle dernier, prétendirent aussi que les œuvres n'étoient pas nécessaires au salut, du moins comme causes méritoires; que la foi en J. C. suffisoit; que l'imputation de sa justice & de ses mérites nous sauvoient; que les Sacremens n'étoient point de vrayes causes de notre sanctification, mais de simples signes, ou des gages de la justice de Jesus-Christ, dont nous étions revêtus par la foi; de sorte que les prédestinez ne pouvoient jamais la perdre. Opinions monstrueuses, dont plusieurs mêmes du nombre des Protestans ont eu honte. Grotius (c) s'explique sur cela en des termes remarquables: On a vûrevaître dans ce siècle malheureux, dit-il, l'opinion de ceux qui disent : Mes œuvres ne sont pas droites; mais ma foi est droite; c'est pourquoi je ne cours aucun danger pour mon falut. Et cela parmi ceux qui font profession de la Religion Réformée; sensimens dangereux, & ausquels tous les gens de bien, & qui s'intéressent au salut du prochain, doivent s'opposer. Il est certain, ajoute-t'il, que la foi ne servit jamais de rien à personne, qu'il ne mit en pratique les œuvres, suivant les circonstances où il se trouvoit, comme il parut dans le voleur qui étoit crucifié avec Jesus-Christ.

Plusieurs Hébreux, comme on l'a déja remarqué sur le v. 10. croyoient que tous les Israëlites, qui avoient persévéré jusqu'à la mort dans la profession du Judaisme, auroient enfin part à la vie suture, quand même ils

Retenta side Christiana sine qua in aternum periret, in quolibet scelere immunditiaque perman. serit ; salvum eum futurum tamquam per ignem. Vide & lib. de octo questionib. ad Dulcit. q. 1. n. 3.

<sup>(</sup>b) 1. Cor. III. 11. 6 feq. (c) Grotius hie. Opera quidem mea non retta | tempus permittebat, &c.

<sup>(</sup>a) Vide August. de Fide & operibus, cap. 3. | funt, sed sides recta est, ac propterea de salute non periclitor. . . . Renata est hoc infelici saculo ea sententia, & quidem sub nomine repurgate doctrina, sui omnes qui pietatem & salutem proximi amant, se debent opponere.... caterum nulla cuiquam fides profuit Sine tali opere, quala

## SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CH. II.

15. Si autem frater & soror nudi fint, & indigeant vielu quotidiano;

16. Dicat autem aliquis ex vobis illis: Ite in pace, calefacimini & saturamini: non dederitis autem eis, qua necessaria sunt corpori, quid proderit?

17. Sic & fides, si non habeat opera, mortua est in semetipsa. 13. Que si un de vos freres, ou une de vos sœurs, n'ont point de quoi se vêtir, & qu'ils manquent de ce qui leur est nécessaire chaque jour pour vivre;

16. Et que quelqu'un d'entre vous leur dise: Allez en paix, je vous souhaite de quoi vous garantir du froid, & de quoi manger, sans leur donner néanmoins ce qui est nécessaire à leur corps: à quoi leur serviront vos paroles?

17. Amfi la foi qui n'a point les œuvres, est morte en elle-même.

### COMMENTAIRE.

auroient violé la Loi en plusieurs articles. Mais ce n'est point là la créance commune de la Synagogue; les Juiss tiennent les bonnes œuvres néces-saires au salut. Elles sont comme le bouclier qui couvre l'homme contre la justice de Dieu; & de même que celui qui monte sur la mer, est obligé de se pourvoir de vivres, parce qu'il n'en trouvera point sur l'eau; ainsi on doit pendant sa vie, saire provision de bonnes œuvres, parce qu'on n'en pourra plus saire aujour du Jugement. On peut assurer qu'il n'y a pas une page dans les Livres Saints, où la nécessité des bonnes œuvres, ne soit ou insinuée, ou supposée, ou expressément marquée.

V. 15. SI AUTEM FRATER, &c. Si un de vos freres n'a pas de quoi le vêtir, & qu'au lieu de lui donner un secours effectif, vous lui dissez simplement: allez en paix, je vous souhaite de quoi vous vêtir; à quoi lui serviront vos souhaits? Ainsi y. 17. La foi qui n'a point les œuvres, est morte en elle-même (a). Elle est inutile, elle est vaine, c'est un arbre qui ne porte point de fruit, c'est un vain discours, ou un vain souhait qui n'aboutit à rien. En un mot, c'est faussement que ces gens se vantent d'avoir la foi: s'ils en avoient une véritable, vive & animée de la charité, éclairée comme elle le doit être, ils ne demeureroient point dans l'inaction : leur foi se manisesteroit par leurs bonnes œuvres. Comme vos bons souhaits ne servent de rien à ce pauvre qui est tout nud, ainsi votre foi dénuée des œuvres, sera inutile pour le salut. Mortua est in semetipsa. Le Grec peut marquer (b): Qu'elle est morte étant seule (c), c'est-à-dire. dénuée des bonnes œuvres, & n'étant pas animée par la charité. Ou bien: Elle est morte par elle-même (d), ou quelle qu'elle puisse être : Tota quanta eft ( e ).

<sup>(</sup>a) H' niçis iar ph ipa ixn, vexpà isi zesi ieutlu. Antiq. Ital. Fides si non habeat opera, mortua est sola. Idem V. 14. Numquid potest sides eum sola salvare ?

<sup>(</sup>b) Nerea ' ; ras' fartw'.

<sup>(</sup>o) Vat. Erasm. Syr. Est. Menoch.

<sup>(</sup>d) Erasm. Pagn. Pisc. Grot.

<sup>(</sup>e) Vide Grotium.

## COMMENTAIRELITTERAL

18. Sed diset quis: Tu fidem habes, & ego opera habeo: ostende mihi fidem tuam sine operibus: & ego ostendam tibi ex operibus sidem meam.

19. Tu credis quoniamunus est Deus: Benè facis: & damones credunt, & contremiscuns. 18. On pourra donc dire à celui-là: Vous avez la foi, & moi j'ai les œuvres: Montrezmoi votre foi, qui est sans œuvres; & moi je vous montrerai ma foi par mes œuvres.

19. Vous croyez qu'il n'y a qu'un Dieu; vous faires bien; mais les demons le croyent

l aussi, & jusqu'à en trembler.

## COMMENTAIRE.

V. 18. TU FIDEM HABES. Vous avez la foi, & moi j'ai les auvres, montrez-moi votre foi qui est sans les auvres. Qu'est-ce donc que cette foi stérile, dont vous vous vantez, en quoi la faites vous consister? & quelle preuve me donnez-vous que vous l'avez; si vous n'en faites point les œuvres? pour moi j'ai les œuvres, & c'est là la meilleure démonstration de ma foi. Je ne suis pas en peine de prouver ma foi, mes œuvres parlent; les gens de bien en sont témoins; Dieu m'a promis une ample récompense. Pour vous, ni les hommes ne vous rendent point témoignage, ni Dieu ne vous doit rien, tandis que vous ne ferez rien pour lui. Le Grec porte (4): Montrez-moi votre foi par vos œuvres, & je vous montrerai ma foi par mes anvres. Au lieu que la Vulgate porte : Montrezmoi votre foi qui est sans les auvres, & je vous montrerai ma foi par mes auvres. Cette derniére leçon est autorisée par plusieurs excellens Manuscrits Grecs, par le Syrien, le Cophte, l'Ethiopien, & par quelques Editions Grecques (b). L'ancienne Italique porte: Ostende mihi fidem sine operibus, & ego tibi de operibus fidem.

v. 19. DEMONES CREDUNT, ET CONTREMISCUNT. Les démons croyent aussi qu'il y a un Dieu, & ils en sont saissis de frayeur. Ce n'est donc pas assez de croire, puisque les démons croyent; ce n'est pas même assez de frémir, & de trembler devant la souveraine Majesté, les démons craignent & tremblent de frayeur. Il saut avoir une soi vive, & animée par la charité, & agissante par les bonnes œuvres. Les démons croyent ou par l'habitude qui leur est restée d'une soi surnaturelle, comme le veulent quelques Scolastiques & quelques Interprétes (e); ou par une soi naturelle; c'est-à-dire, convaincus par la vérité & l'évidence des choses, & par la certitude des miracles, comme d'autres le croyent (d) avec plus de vraye semblance; & ils le craignent, non d'une crainte

edit. Colinai.

(d) D. Thom. 2. 2. qu. 5. art. 2. Thom. Angl, hic. Valentia, & Cornel hic. & Seelastici passime

<sup>(</sup>A) Δ πζότ μοι τιω πίς τι σε όκ τη τργον σε, κάγω δ άξω σοι όκ τη τργον με πίω πίς τι με.
(b) Δ πξόν μοι τιω πίς τι σε χωρίς τη τργον σε. Vide Grot. Eft. Bez. Mill. Italegunt Steph. ia. Alex. Cov. 2. Barb. 1. Colb. 7.

<sup>(</sup>e) Durand. in 3. disti. 23. qu. 9. art. 2. Alens. 3. parte, qu. 64. mcmb. 7. Catharin, & Salmeron, bic. Magist. sentent. in 3. dist. 23. S. aliud est. Justinian. & Tirin. bic.

SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CH. II.

20. Mais voulez-vous savoir, ô homme vain, que la foi qui est sans les œuvres, est morte?

21. Abraham pater noster, nonne ex operibus justificatus est, offerens Isaac filium suum super altare?

20. Vis antem scire, o homo inanis,

quemiam fides sine operibus morina est?

22. Vides quoniam fides cooperabatur operibus illius: & ex operibus fides joi consummata est?

21. Notre pere Abraham ne fut-il pas justifié par les œuvres, lorsqu'il offrit son fils Isaac sur l'autel?

22. Ne voyez-vous pas que sa foi étoit jointe à ses œuvres, & que sa foi sur consommée par ses œuvres?

### COMMENTAIRE.

filiale comme les saints Anges, dont l'Eglise dit: Tremunt Potestates, ni de cette crainte, qui est un don du Saint-Esprit, & qui opére le salut dans les Saints; mais d'une frayeur d'esclaves, ou de criminels qui craignent leur maître qu'ils ont ofsensé, ou leur Juge, dont ils connoissent la sévérité & la justice.

21. ABRAHAM PATER NOSTER NONNE FX OPERIBUS JUSTIFICATUS EST? Notre pere Abraham ne fut-il pas justifié par les groves? S. Paul dans ses Epîtres, avoit fait voir que ce n'étoit pas la Circoncisson, ni les œuvres de la Loi, qui avoient procuré la justice à Abraham (A); mais que sa foi l'avoit justifié. Credidit Abraham Deo. & ei reputatum est ad justitiam. Les discples de Simon, & quelques mauvais Chrétiens en intéroient que les œuvres étoient inutiles au salut. S. Jacque reléve ici leur erreur, & fait voir qu'Abraham n'a pas eu une foi morte & sérile; qu'il a crû, & agi; que dans toute la conduite de sa vie, il a eu une obéissance parsaite, & une sidélité inviolable pour le Seigneur; qu'il en a donné une preuve éclatante, en se mettant en devoir d'offrir son fils en holocauste au Seigneur. S. Paul lui-même en plus d'un endroit avoit relevé non seulement la foi, mais aussi la fidélité & l'obéissance d'Abraham (b) seil avoit déclaté expressement, que ce n'étoit point ceux qui écouroient; mais ceux qui pratiquoient la Loi, qui étoient justifiez devant Dien (c). S. Augustin en plus d'un endroit (d), s'est appliqué à concilier S. Jacque avec S. Paul sur cet article.

v. 22. FIDES COOPERABATUR OPERIBUS ILLIUS (e). Sa foi étoit jainte à ses œuvres, elle sut consommée par ses œuvres. La foi d'Abraham n'etoit pas oisive; elle étoit active & efficace La foi & les œuvres commencérent à le rendre juste & agréable à Dieu. La foi sut comme

<sup>(</sup>a) Vide Rom. 100-9. Galet. III. 6. Gones. XV. 6. Praset. SS. c. v. & Praset. enarrat. Psalin.
(b) Hebr. XI. 17. 18.

<sup>(</sup>c) Rom. II. 13.

(e) H' misu evverye voi: 4ppeu odis [d] August. de Fide & openibus cap. 14. & de Antig. Ital. Fides communicat chin con the part of the communication of the part of the

## COMMENTAIRE LITTERAL

23. Et suppleta est Scriptura dicens: Credidit Abraham Deo, & reputatum est illi ad justitiam, & Amicus Dei appellatus est.

24. Videtis quoniam ex operibus justificatur homo, & non ex side tantum?

23. Et qu'ainsi cette parole de l'Ecriture sur accomplie: Abraham crut à Dieu, & sa foi lui sut imputée à justice, & il sut appellé Ami de Dieu.

24. Vous voyez donc que l'homme est justifié par les œuvres, & non pas seulemens par la foi.

### COMMENTAIRE.

la racine de l'arbre, les œuvres en furent comme les fruits; Élle fut consommée, & perfectionnée par les œuvres. Sans les œuvres elle étoit informe, oisive, morte, inutile. Elle n'auroit jamais mérité à Abraham la
qualité de juste, & d'homme selon le cœur de Dieu, & ne lui auroit pas
mérité les récompenses éternelles. Les Commentateurs Protestans ont
de la peine de se tirer de cet endroit, qui est si contraire à leur sentiment,
qui yeut que les œuvres ne soient point nécessaires pour le salut.

V. 23. ET SUPPLETA EST SCRIPTURA (a). Cette parole de l'Ecriture fut accomplie: Abraham crut à Dieu, & sa foi lui fut imputée à justice. Cette parole ne fut accomplie à l'égard d'Abraham, qu'après qu'il eut non seulement crû au Seigneur, contre toute espérance, lorsqu'il lui promettoit un fils dans un âge où il ne paroissoit plus en état d'en avoir, sur-tout avec Sara son épouse, qui étoit stérile, & trop âgée pour concevoir; mais aussi après qu'il lui eut obéi en quittant sa patrie, ses parens, & en venant demeurer comme étranger dans un pays, dont Dieu lui promettoit la jouissance dans la personne de ses descendans. Enfin il mit comme le sceau à sa foi & à ses bonnes œuvres, lorsque Dieu lui ayant demandé qu'il lui offrît son fils Isaac; il n'hésita point, & se disposa à lui en faire un sacrifice. Ce sut alors qu'il mérita cet éloge: Abraham crut au Seigneur, & sa foi lui fut imputée à justice, & il fut appellé l'ami de Dieu (b). Ces derniers mots ne se lisent pas dans la Genése; mais Abraham est défigné sous ce nom dans d'autres endroits de l'Ecriture (c), & les gens de bien de ce tems-là, qui connoissoient le mérite d'Abraham, le regardoient comme l'ami de Dieu. Melchisédech le combla de bénédictions (d); les habitens d'Hébronle regardérent comme un Prince favorisé de Dieu (e). Le Seigneur déclare à Abimélech, qu'Abraham est un Prophéte, & un homme qui lui est agréable (f).

<sup>(</sup>a) Hugo & Thom. Impleta eft. Ita & Grac. கவு ்கி ஒலில், டூ.

<sup>(</sup>b) Vide Est. Grot. Jacob. Capell. Bellarm. Gatak. alios.

<sup>(</sup>c) 2. Par. xx. 7. Dedisti eam (terram) semini Abraham amici tui Judith. v111. 22. Per

multas tribulationes probatus & amicus effectus eft. Ifai. xLI. 8. Semen Abraham amici mei, Dan, III. 35. Propter Abraham dilectum tuum.

<sup>(</sup>d) Genes. xIV. 19. (e) Genes. xxIII. 6.

<sup>(</sup>f) Genes. xx. 7.

## SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. Cr. II.

25. Similiter & Rahab meretrix, nonne ex operibus justificata est, suscipiens nuntios, & alia via ejiciens?

25. Et Rahab, cette femme débauchée se ne fut-elle pas aussi justifiée de même par les œuvres, en recevant chez elle les espions de Josué, & les renvoyant par un autre ches min.

26. Sieut enim corpus sine spiritu moruum est, isa & sides sine operibus mortua est. 26. Car comme le corps est mort lorsqu'il est sane; ainsi la foi est morte lorsqu'elle est sans œuvres.

## COMMENTAIRE.

y. 25. RAHAB MERETRIX NONNE EX OPERIBUS JUSTIFIE CATA EST? Rahab ne fut-elle pas justifiée de même par les œuvres? Rahab ne fut pas justifiée simplement, parce qu'elle crut aux promesses du Seigneur, qui avoit promis la Terre de Canaan aux Hébreux; & à les menaces qui avoient prédit que les Cananéens seroient exterminez. Il y avoit bien d'autres Cananéens qui le croyoient comme elle. Nous avons appris, disoit-elle aux espions envoyez par Josué (a), ce que le Seigneur a fais par vous, nons avons tous été saisis de frayeur à votre arrivée; nous n'a vons ni cœur, ni courage pour nous défendre contre vous; tous les habitans du pays sont tombez dans la consternation & dans la langueur. Mais il n'y eut que Rahab qui suivant les lumières de sa foi, reçut chez elle ces espions, les favorisa, & leur donna moyen de se sauver. C'est ce qui lui mérita la grace de la justification, ou du moins un surcroit de justice (b) ; elle entra dans le Judaisme, & sa race devint illustre dans Israël. Nous la comptons parmi les ayeules de David, & de Salomon, & de Jesus-Christ même:

Suscipiens nuncios. Recevant chez elle les espions. A la lettre (c): Les envoyez. Quelques Exemplaires Grecs lisent: Les Espions. D'autres: Les envoyez d'Israël. Josué Chef du peuple de Dieu, les envoya à Jéricho. Voyez Josué II.

\*\* 1. 26: SICUT CORPUS SINE SPIRITU MORTUUM EST. Comme le corps est mort, lorsqu'il est same, ainsi la foi est morte, lorsqu'elle est sans auvres. On ne peut rien de plus exprès pour marquer la nécessité des œuvres pour le salut; mais il saut aussi reconnoître avec les Peres, que les enfans qui meurent après le Baptême, & avant l'usage de la raison, sont sauvez par le mérite de la foi seule, & du Sacrement, & que la même chose peut arriver dans les adultes, qui reçoivent le Baptême dans l'extrêmité, & dans ceux qui sont baptisez dans leur propre sang.

<sup>(</sup>A) Josue II. 9. 10. & seq.

nhuc τε l'equin. Alii: Καταστόπης. Ita Steph. sz. Col. Syr. Arab. Æth. Copht.

<sup>(</sup>b) Vide Estium.
(c) Two Sign Sus A'mixus. Alii: A'y- Antiq. Ital. Exploratores.

COMMENTAIRE LITTERAL

S. Cyrille de Jérusalems (a), & S. Chrysostome (b) citent l'exemple du bon Larron, à qui la foi seule procura le salut éternel. Une foi entière est sure du salut, dit Tertullien (c) : Fides integra secura est de salute. Mais cela suppose toujours dans ces personnes, une ferme résolution non seulement de persévérer dans la foi, mais encore de pratiquer les bonnes œuvres, si Dieu les laisse dans la vie, & les met dans des circonstances où ils puissent en faire l'exercice (d).

#### CHAPITRE III.

Craignez de devenir maîtres. Dangers de la langue. Difficulté de la contenir. Différence entre la sagesse du monde, erigge mour mon of celle de Dieu.

majus judicium sumitis.

Volite plures magistri sieri, v. 1. M Es freres, qu'il n'y ait point par-fratres mei, scientes quoniam mi vous tant de gens, qui se mêlent d'enseigner; sachant que cette charge vous expose à un jugement plus sévere.

COMMENTAIRE.

V. 1. OLITE PLURES MAGISTRI FIERI. Qu'il n'y ait point parmi vous tant de gens qui se mêlent d'enseigner (e). Saint Paul (f) dans plusieurs endroits de ses Epitres, a été obligé de faire des réglemens pour empêcher la confusion qui naissoit de la multitude de ceux qui vouloient enseigner dans l'Eglise. Comme alors les dons du Saint-Esprit étoient fréquens, il étoit assez ordinaire que dissérentes personnes s'ingérassent de parler dans les assemblées; les femmes mêmes s'en vouloient mêler. Ceux qui avoient reçu le don des Langues inconnuës, & celui d'interpréter les Ecritures, ne croyoient pas avoir bésoin d'autre mission, ni d'autre permission, de manière que ceux qui étoient à la tête du peuple, avoient assez de peine de réprimer cet

(c) Tertull. de Baptismo.

(e) Mi TOMOI SISaexanes 2: VEG St. Antiq-Ital. Nolite multi magistri esfe.

(f) I. Cor. XI. XII. XIII. XIV.

<sup>(</sup>a) Cyrill. Ferofol. Cath. 13. Gian diнемотерина о хияне. Ама федлацвача о Заvaros, & to Esper werner wovor, and not the TISIV awedetaulw.

<sup>(</sup>b) Chryfost. Orat. de Fide & Lege nat. Oc. And ipper of wisor sovapayseiza, vai ξήσων τα , και Βασιλείας αξιωθέντα. Θυθείς αιδυ wiseus equer. O' à ausis wes ouras mosor é-न्। हिल्लाहर

<sup>(</sup>d) August. lib. 83. quaft. qu. 76. Quod fi cum crediderit , mox hac vità decesserit , justificatio fidei manet cumillo, nec pracedentibus bonis operibus, quia non merito ad illam, sed gratia pervenit: ner consequentibus, quia in hac vita eße non sinitur.

## SUR L'ÉPITRE DE S. JACQUE Ch.M.

ducere totum corpus.

2. In multis enim offendimus omnes : | 2. Car nous faisons tous beaucoup de fau-Si quis in verbo non offendit : hic perfe- tes. Que si quelqu'un ne fair point de fautes Elus est vir potest etiam frano circum- en parlant, c'est un homme parsait & il peut tenir tout le corps en bride,

## COMMENTAIRE.

abus, & de mettre l'ordre dans les assemblées. Il semble que S. Jacque en veut ici à ce même désordre.

On peut auffi l'entendre en ce sens: Gardez-vous du défir qui fait que plusseurs souhaitent de devenir maîtres. Les Chrétiens hébraisans sur tous les autres, avoient cette ambition; & S. Paul se plaint souvent des rayages qu'ils faisoient dans les Eglises, par leurs mauvaises doctrines, & par les nouveautez qu'ils vouloient y introduire. C'est de cette Ecole que sortirent presque tous les premiers Hérétiques, les Simoniens, les Ebio] nites, les Cérinthiens, les Nicolaites, les Gnostiques, qui par cette mauvaise demangeaison de s'ériger en maîtres, corrompoient toute la doctrine de l'Evangile, & répandoient une infinité d'erteurs dans l'Eglise; remplis d'ignorance, de vanité, d'ambition, d'avarice, & de corruption (a): S. Paul en fait en quelque endroit des portraits, qui ne sont nullement flattez, & qui donnent une odieuse idée des déréglemens de seurs cœurs. & de leurs esprits (b). Il dit qu'ils ne travaillent pas pour le Seigneur, mais pour leur ventre; qu'ils font leur Dieu de leur ventre (e); qu'ils sont ennemis de la Croix de Jesus-Christ (d); qu'ils ne prêchent que pour éviter la persécution (e); que ce sont des chiens (f) qui abboyent contre tous ceux qui leur sont contraires. Tous ces mauvais Docteurs étoient sortis du milieu des Chrétiens hébraïsans.

Enfin la plûpart des Interprétes (g) l'expliquent de l'ambition de ceux qui cherchent les emplois Ecclésiastiques, & qui s'ingérent sans vocation dans le sacré ministère; emplois formidables aux Anges mêmes. Saint Chrysostome (b) doute qu'il y ait aucun de ces téméraires qui se jettent si hardiment dans les emplois Ecclésiastiques, qui puisse se sauver; car enfin, dit-il, si ceux qui y sont entraînez & engagez malgré eux, n'ont aucune excuse, lorsqu'ils s'acquitent mal de sleur ministère, que ne méritent pas ceux qui s'y ingérent, & qui les recherchent avec tant d'empressement ?

V. 2. IN MULTIS ENIM OFFENDIMUS OMNES. Car nous

<sup>(</sup>a) Vide Timoth. I. 7. VI. 3. 4. 5. 6 à Timoth. I. 13. 14. 3. Tit. I. 9. II. 1. 1. Cor. VIII. 1. 2. 3. Galat. I. 7. 14. 16. 17. 🕉 e. .

<sup>(</sup>b) Róm. XVI. 18. (c) Philippe III. 19.

<sup>(</sup>d) Philipp. III. 18. (e) Galat. VI 12.

<sup>(</sup>f) Philipp. III. 24

<sup>(</sup>g) Grot. Est. Erasm. Menoch, Alii.

<sup>(</sup>h) Chryfoft. in Hebr. x111. 17. Θαυμάζου सं मात ठेटा की दंरूप्रोधिश देशीमान कार करा दे की Torau रम् बंजम्मों , स्थे रम् ख्याप्टरम हेव रिप्याद , व हर्वर il nei Galpigerras muas, sei Bappiellormes ंक्षींदे की मन्धर्क रूपक ने बंदु हुंड. G C. Vide G. bomil. z. in Acta,

### COMMENTAIRE LITTERAL

3. Si autem equis frana in ora mittimus ad consentiendum nobis, & omne cerpus illerum circumferimus.

3. Or si nous mettons des mords dans la bouche des chevaux, afin qu'ils nous obéissent, & qu'ainsi nous faisons tourner tout leur corps où nous voulons.

### COMMENTAIRE.

faisons tous beaucoup de fautes. Or quiconque fait beaucoup de fautes dans ses paroles & dans sa conduite, ne doit pas songer à se mettre à la tête des autres. Pour conduire les peuples, il faudroit, s'il étoit possible, être irrépréhensible, & pouvoir se proposer pour modéle achevé de vertu & de persection. L'office d'enseigner les autres ne consiste pas seulement à ne leur donner qu'une saine & pure doctrine; ce qui n'est déja pas aisé lorsqu'on entreprend de beaucoup parler, sans être très-instruit & très-capable: il faut aussi montrer l'exemple, & instruire autant par ses mœurs & par sa conduite, que par ses discours. Les Peres & les Théologiens ont souvent employé ces-paroles contre les Pélagiens, pour montrer que l'homme même justissé, ne peut sans un secours particulier de Dieu, se soutenir contre le penchant qui nous entraîne au mal, ni éviter le péché pendant un long tems, ou même pendant toute sa vie, comme le vouloient ces Hérétiques (a).

SI QUIS IN VERBO NON OFFENDIT, HIC PERFECTUS EST VIR. Si quelqu'un ne fait point de fautes en parlant, c'est un homme parfait. En effet les fautes que l'on commet en parlant, sont si communes, & l'on y tombe si souvent, & en tant de manières; nous avons tant de penchant à nous répandre en paroles, & toutes nos passions nous y portent avec tant de force, que l'on peut dire qu'un homme qui est le maître de sa langue, & qui ne commet point de faute en parlant, est un homme parsait. Ce n'est pas à dire que toute la persection de l'homme consiste à ne pas mal parler, & que quiconque ne parle pas mal, ou ne parle point du tout, soit parfait pour cela: mais c'est là une grande persection; & celui qui est capable de régler sa langue, pourra bien faire autre chose: Il peut tenir tout le corps en bride. Tout le corps de ses actions, ou tout le reste de ses membres, ou tout le corps de l'Eglise. Je présérerois tout le corps de sa conduite, tout le reste de ses actions. Rien n'est tant recommandé dans l'Ecriture, & par les Sages même du Paganisme, que le sidence & l'attention sur ses paroles.

A. 3. SI AUTEM (b) EQUIS FRENA. Or si nous mettons des mords

Lin. of N. Steph. o. 1. (. 1. Pet. 1. Huni. 1. alii. of 5. Ut Vulg. Antiq. Ital. & Steph. S. 1a. 17. Magd. 1. Cov. 2. Coph. Occum. alii. Quidd. Codd. Lat. Sicut autem.

<sup>(</sup> a) Vide Concil. Milevit. cap. 6. Trident. feß. 6. can. 23. Est. Fir. bic.

<sup>(</sup>b) Grae. impress. ide all immer rue xaninic eu & sinara Banoide. Ecce equorum eri franc imponimes. Alex. Pet. 3. Colb. 7.

SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CH. III.

4. Ecce & naves cùm magna sint, & à ventis validis minentur, circumferuntur à modico gubernaculo ubi impetus dirigentis voluerit.

z. Ita & lingua modicum quidem membrum est, & magna exaltat: Ecce quantus ignis quam magnam sylvam incendit. 4. Ne voyez-vous pas aussi, qu'encore que les vaisseaux soient si grands, & qu'ils soient poussez par des vents impétueux, ils sont tournez néanmoins de tous côtez avec un tres petit gouvernail, selon la volonté du Pilote qui les conduit!

5. Ainsi la langue n'est qu'une petite partie du corps; & cependant combien se peutelle vanter de faire de grandes choses? Ne voyez-vous pas combien peu de seu est capa-

ble de brûler une grande forêt?

## COMMENTAIRE.

dans la bouche des chevaux, nous les conduisons où nous voulons ainssi sainssi nous pouvons mettre un frein à notre langue, nous serons les maîtres de tout le reste de nos actions. Commençons par nous observer sur nos paroles, & bien-tôt nous surmonterons nos autres défauts. On remarque dans Platon (a) la même similitude de la langue comparée au cheval & au vaisseau, qu'on conduit l'un avec le frein, & l'autre avec le gouvernail.

y. 4. Et naves circumferuntur a modico gubernaculo. Les vaisseaux sont tournez par un très-petit gouvernail. C'est une des choses les plus mervéilleuses de l'art, que ce que nous voyons dans les vaisseaux. Ces masses énormes qui sont capables de porter de si grands poids, & de résister à l'impétuosité des vagues & des flots, sont conduits par un petit homme, par le moyen du gouvernail qu'il manie aisément (b):

> Et manus una regit quantovis impetu euntem, Atque gubernaclum contorque qualibet una.

v. 5. ITA ET LINGUA. Ainsi la langue n'est qu'une petite partie du corps, & cependant combien se peut-elle vanter de faire de grandes choses? Le Grec à la lettre (c): Et elle se glorisse; elle s'élève avec arrogance; elle marche avec hauteur & avec empire. S. Jacque semble faire allusion à un cheval qui marche sièrement, & qui porte la tête haute; it faut retenir, & dompter la langue, comme on réprime un cheval sougueux. On peut aussi entendre la Vulgate, des grands essets que pro-

<sup>(</sup>a) Plato in Epistol. ad Axioch. Widus not mais in The isomus involve, kai vaulin-lamenta, wi i tais estou the vair summerales, wi i tais apriment palitation of anti-cursologues procedus.

<sup>(</sup>b) Lucret.

<sup>(</sup>σ) καὶ μεγελουχᾶ. Et magna lexaltat. Beda. Et magna exultat. Antiq. Vulg. Et magna gloriatur.

6. Et lingua ignis est, universitas iniquitatis. Lingua constituitur in membris nostris, qua maculat totum corpus, & instammat rotam nativitatis nostra, instammata à gehenna.

6. La langue aussi est un feu. C'est un monde d'iniquité; & n'étant qu'un de nos membres, elle insecte tout le corps; elle ensamme tout le cercle & tout le cours de notre vie, & est elle-même enslammée du seu de l'enser.

## COMMENTAIRE.

duit la langue en bien & en mal: Magna exaltat (a). Elle fait des choses de grand éclat. On sait ce qu'a fait l'éloquence de certains grands Orateurs, soit pour exciter, & relever le courage, ou pour appaiser les émotions, ou pour exhorter aux actions les plus périlleuses, ou pour détourner de celles où l'on avoit le plus de penchant.

ECCE QUANTUS IGNIS (b) QUAM MAGNAM SYLVAM INCEN-DIT. Combien un petit feu est capable d'embraser une grande forêt. Une étincelle, un petit charbon peut mettre le seu à toute une grande sorêt. C'est ce qui n'est que trop consirmé par l'expérience. Les ravages de la langue sont encore plus sensibles, plus certains, plus communs: on a vû des guerres allumées pour une parole indiscrete; on voit tous les jours des divisions & des inimitiez irréconciliables, pour un mot làché mal à propos. Quand on porte du seu au milieu d'une matière prompte à s'enslammer, on s'observe, & on marche avec beaucoup de circonspection. Notre langue est plus mauvaise que cela. v. 6. Lingua ignis est.

v. 6. Universitas iniquitatis. La langue est un monde d'iniquité. C'est la source de la plûpart des maux que l'on voit dans le monde; c'est un amas de toute sorte d'iniquité; il n'y a rien dont elle ne soit capable; elle jette la division dans les samilles les plus unies; elle sépare les meilleurs amis, elle noircit les plus innocens; elle excuse les plus scéléras; elle jette des ténébres sur les choses les plus certaines; elle confond la vérité, la justice, l'innonce. On dit qu'este est un monde d'iniquité, dans le même sens que l'on dit: Un océan de maux, un déluge de crimes, un lliade de malheurs.

Quelques-uns (c) entendent le Gree dans un autre sens (d): La langue est un fen qui brûle le monde d'iniquité. La langue est l'étincelle: Le

<sup>(</sup>a) Vide Oecumen. Eft. Cornel. Menoch. Hamm.
(b) 16 ο ολίχου πῦρ ἀλίπλω ὅλλω ἀνάπω.
[Alii: ἐλίκου πῦρ. Alex. Barb. 1. Veloz.
Col. Vulg. Hieronym. in Ifai. ult. Parvus ignis
quam grandem fuccendit materiam ?

<sup>(</sup>e) Vide Syr. Tir. Grot. Jun. Eft.
(d) Kai i passasse rop, o visuos e dinias.
Antiq. Ital. Lingua ignis faculi iniquitatis. Groctius croit qu'il faudroit lire, avec le Syriaque.
H' passas rop ro visuo e dinias.

SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CH. III.

7. Omnis enim natura bestiarum, & 7. Car il n'y a point d'espèce de bête sauvolucrum, & serpentium, & caterorum vage, d'oiseaux, de serpens, ni d'autres anidomantur, & domita sunt à natura bumana:

7. Car il n'y a point d'espèce de bête sauvage, d'oiseaux, de serpens, ni d'autres animaux que l'homme ne dompte, & qu'il n'air
dompté.

## COMMENTAIRE.

monde est le bois. De même qu'un peu de feu cause un incendie terrible, ainsi la langue cause dans le monde une infinité de maux. D'autres (a) traduisent: La langue est un seu, l'ornement de l'iniquité. Elle s'efforce de rendre l'iniquité aimable, & de lever l'horreur qu'on en a.

QUE MACULAT TOTUM CORPUS, ET INFLAMMAT ROTAM NATIVITATIS NOSTRÆ (b). La langue insecte tout notre corps, elle enflamme tout le cercle de notre vie. Elle nous engage dans une infinité de fautes, qui souillent notre ame; elle embrase tout le cours de notre vie. Depuis que nous commençons à former des paroles, & à faire usage de notre raison, on ne peut pas dire que nous soyons un moment sans être exposé aux traits des manvaises langues, ou exemts des fautes que nous commettons par nos paroles; nous sommes enslammez ou par le feu que nous allumons, ou par celui que l'on allume contre nous. Rota nativitatis, marque le cours de notre vie, ou le cours de la nature qui passe comme une rouë (c): ou la suite de toutes les générations qui se succédent l'une à l'autre (d), & qui sont toutes exposées aux dangers de la langue. La rouë est le symbole de l'inconstance. Les Egyptiens en mettoient dans leurs Temples (e). Numa (f) avoit aussi imité cela des Pythagoriciens, qui figuroient par la rouë, la divinité sans commencement & sans fin, & la vie de l'homme, toujours inconstante.

INFLAMMATA A GEHENNA. Elle est enstammée du feu d'enser. C'est un instrument que la malice du démon employe pour notre propre perte, & pour la perte des autres. Ce n'est pas un simple seu, c'est un seu insernal; elle embrase tout le cours de notre vie; mais un jour elle sera à son tour brûlée dans l'enser (g).

\*7. OMNIS ENIM NATURA BESTIARUM DOMATUK. Il n'y a point d'espèce de bêtes sauvages que l'homme ne dompte. \*4. 8. Mais nul bomme ne peut dompter la langue. L'expérience a fait voir qu'il n'y a point

<sup>(</sup>a) Heinfius, Céne, projet de traduction.
(b) Φλάμζιση τ΄ αροχόν, (Rotam, vel (e) Clem. Alex.lib.5. Stromat. & Dionyf. Thrasφέχον curfum.) Τὸς ἡμίσιας.
(c) Syr. Tremel.
(d) Anacreon. Τείχος ερματος β.δια,
(g.) Vide Syr. Gross

8. Linguam autem nullus hominum veneno mortifero.

8. Mais nul homme ne peut dompter la domare potest; inquietum malum, plena langue. C'est un mal inquiet & intraitable. elle est pleine d'un venin mortel.

### COMMENTAIRE.

d'animal quelque farouche qu'il soit, qu'on ne dompte, & qu'on n'apprivoise avec le tems (4): l'ours, le loup, le lion, le tigre même peuvent s'apprivoiser. L'Histoire Romaine en fournit plusieurs exemples. On dompte les animaux les plus gros, & les plus forts, comme l'éléphant, le taureau, le busse, & le monocéros. Les poissons & les serpens ne sont pas indomptables; l'homme a trouvé des moyens de les réduire par la force, par les appas qu'il leur offre, ou par les piéges qu'il leur tends

Tout cela se voit par les Naturalistes.

Mais nul homme ne peut dompter la langue. On peut avec le secours de Dieu la réprimer, & la contenir pour un tems: on peut lui mettre un frein, & veiller sur elle: mais qui oseroit se vanter de l'avoir entiérement domptée? Qui pourroit répondre de ne faire jamais de faure à l'avenir, ou de n'en avoir jamais fait par sa langue? Homo domam feram, non demat linguam, dit S. Augustin (b); Domat iffe, non domat feipfum... Ergo intelligamus quia si linguam nullus hominum domare potest; consugiamus ad Dominum, qui domat linguam nostram. Qui peut empêcher la langue d'autrui (6) de parler mal de vous? qui peut se mettre à couvert des calomnies, des outrages, des médisances des autres? Seigneur, dit le Psalmiste (d), délivrez mon ame des lévres injustes, & des langues trompeuses. Que vous donnera-t'on pour vous garantir des langues menteuses & médisantes ? Ce sont des fléches perçantes & enflammées.

An lieu de serpentium & caterorum, qui est dans la Vulgate, quelques Critiques (e) voudroient qu'on lût Serpentium & casorum, des serpens & des monstres marins. On trouve cette Leçon dans quelques Exemplaires Latins, au rapport d'Estius : & le Grec (f) lui est favorable. Il porte les serpens ou les reptiles, & les animaux qui vivent dans la mer. Mais d'autres (g) défendent la Leçon de la Vulgate, qui est appuyée sur tout ce que l'on connoît d'Exemplaires Latins, tant Manuscrits qu'imprimez; & il est fort possible que l'Auteur de la Vulgate ait lû Allon, pour Enalion (h); les autres animaux, au lieu des animaux marins. L'ancienne

(d) Pfal. CXIX. 3. 4. 5.

<sup>(</sup>a) Senec. l. 2. c. 29. de Benefic. Cogita quanta [ nobis tribuerit parens noster; quanto valentiora animalia sub jugum miserimus, quanto velociora consequamur, quam nihil sit mortale non sub idu nostro positum.

<sup>(</sup>b) August. ferm. A. de Verbis Matt.

<sup>(</sup>c) Eft. Grot.

<sup>(</sup>e) Erasm. Est. Gagn. Cajet. Salmer. Oecum. (f) Escalar no maximy.

<sup>(</sup>g) Vide Mill. hic Bukentop. Zegers.

<sup>(</sup>b) A Mar, on dishar, au lieu de, danier. Italique

SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CR.III.

9. In ipsa benedicimus Deum & Patrem: & in ipsa maledicimus homines, qui adsimilitudinem: Dei facti sunt.

10. Ex ipso ore procedit benedictio, or maledictio. Non oportet, fratres mei,

bec ita fieri.

11. Numquid fons de sodem foramine emanat dulcem, & amaram aquam?

9. Par elle nous bénissons Dieu notre Pere, par elle nous maudissons les hommes qui sont créez à l'image de Dieu.

10. La bénediction & la malédiction partent de la môme bouche. Ce n'est pas ainsi

mes freres, qu'il faut agir.

11. Une fontaine jette-t'elle par une même ouverture de l'eau douce, & de l'eau amère?

## COMMENTAIRE.

Italique: Bestiarum sive volatilium, repentium & natantium.

Inquiet & intraitable, elle est pleine d'un venin mortel. La langue est d'une volubilité qu'on ne peut retenir; nous pouvons retenir nos mains & nos pieds; mais il n'est pas possible de retenir la langue. Le médisant est comme un serpent qui fait couler son venin dans le cœur de celui qui l'écoute, & qui tuë à la fois, & celui dont elle parle, & celui à qui elle parle. Ils ont éguisé leurs langues comme des serpens, dit le Prophéte (b): Ils portent un venin d'aspie sur leurs lévres.

par elle nous maudissons les hommes. Cela montre l'inconstance & la malignité de cette dangereuse partie de notre corps, qui s'employe à des choses si disparates. Ce que disoit Esope est bien vrai, que la langue est toute à la fois la meilleure, & la plus mauvaise partie du corps; & Salo-

mon (c), que la mort & la vie sont entre les mains de la langue.

y. II. NUMQUID FONS DE EODEM FORAMINE. Une fontaine jette-t'elle par une même ouverture de l'eau douce, & de l'eau amère? Il n'est pas possible qu'un tuyau de fontaine en même tems & à la même heure, jette une eau douce & une eau amère; une eau chaude & une eau froide; mais elle le peur à diverses heures & à dissérentes reprises, comme celle dont parle Pline (d), qui à midi rend une eau très fraîche; sur le soir elle tiédit, & au milieu de la nuit elle est chaude & salée. Ou cette autre dont parle Casaubon (e), qui en diverses heures & par reprises, donne tantôt une eau douce, & tantôt une eau salée. Ainsi la langue, lorsqu'elle prononce des malédictions, ne peut pas à la fois prononcer des bénédictions envers la même personne; quoiqu'elle puisse

<sup>(</sup>a) Antiq. Ital. Inconftans malum. Andmoveror rand. Incoercibile malum. Alii: AnaGanter, irrequietum. Ita Alexand, Copht. Vulg. Steph, 1.

<sup>(</sup>b) Pfal. CXXXIX. 4.

<sup>(</sup>c) Prov. XVIII, 21. (d) Plin. lib. 2. cap. 103.

<sup>()</sup> Casaubon, in Ephemeride.

- 12. Numquid potest, fratres mei, sicus uvas facere, aut vitis ficus? Sic neque salsa dulcem potest facere aquam.
- 13. Quis sapiens, & disciplinatus inter vos? Ostendat ex bona conversatione operationem suam in mansuetudine sapientia.
- 12. Mes freres, un figuier peut-il porter des raisins; ou une vigne des figues? Ainsi nulle fontaine d'eau salée ne peut jetter de l'eau douce.
- 13. Y a-t'il quelqu'un qui passe pour sage, & pour sayant entre vous? Qu'il sasse paroître ses œuvres dans la suite d'une bonne vie, avec une sagesse pleine de douceur.

## COMMENTAIRE.

faire l'un & l'autre successivement. Mais de même que quand cela arrive dans une fontaine, on le regarde comme quelque chose de monstrueux, & de contraire à la nature: ainsi on doit considérer la langue comme un monstre d'iniquité, & d'irrégularité.

V. 12. NUMQUID POTEST FICUS UVAS FACERE? Un figuier peut-il porter des raisins? Cela n'arrive jamais dans la nature, mais dans le moral il est très-ordinaire que celui qui étoit bon devienne mauvais, & porte de mauvais fruits; & qu'au contraire celui qui étoit mauvais devienne bon, & porte de bons fruits. Mais cette variété qui se voit dans l'homme, est une véritable impersection. S'il étoit tel qu'il doit être, il demeureroit invariablement attaché au bien; il ne serviroit point à deux maîtres, il ne porteroit pas tour à tour tantôt de bons & tantôt de mauvais fruits. Jesus - Christ dans l'Evangile se sert à peu près du même raisonnement que fait ici S, Jacque; il dit dans S. Matthieu (a) que l'on reconnoîtra les faux Prophétes par leurs œuvres. Qu'un bon arbre ne peut produire de mauvais fruits, ni un mauvais arbre de bons fruits; & il est certain que moralement parlant, un homme de bien fait de bonnes actions, & un méchant de mauvaises.

NEQUE SALSA DULCEM POTEST FACERE AQUAM. Et une fontaine d'eau salée ne peut jetter de l'eau douce. Cela est clair & conforme au Grec imprimé (b): mais plusieurs excellens Manuscrits Grecs (c) lisent conformément à la Vulgate; Ainsi une eau salée ne peut produire une eau douce. On ne tirera point de l'eau douce du fond de la mer; où l'eau salée ne peut devenir douce.

V. 13. Quis sapiens et disciplinatus? Y a-t'il quelqu'un qui passe pour sage parmi vous? qu'il fasse paroître ses œuvres: qu'il donne des preuves de sa sagesse & de sa piété. C'est au fruit qu'on connoît

Copht. O'uma edia numi ynum comen idup. Ital. Sic nec falmacidum, dulcem facre aquam.

<sup>(</sup>a) Matth. vii. 16. 17. (b) O υπος εδεμία πη γι αλυκόν το γλικυ Quam lestionem probant. Est. Grot. Brug. Antiq. જાગલેંન્સ ઈન્ટ્રેફ.

<sup>(</sup>e) Alex. Colb. 7. Cov. 4. Genev. Syr. Ætl.

14. Quòd si zelum amarum habetis, O contentiones sint in cordibus vestris: nolite gloriari, O mendaces esse adversus veritatem.

15. Non est enim ista sapientia desursum descendens; sed terrena, animatis, diabolica. 14. Mais si vous avez dans le cœur une amertume de jalousie, & un esprit de contention, ne vous glorissez point saussement d'être sage, & ne mentez point contre la vérité.

15. Ce n'est pas là la sagesse qui vient d'en-haut; mais c'est une sagesse terrestre animale & diabolique.

### COMMENTAIRE.

l'arbre, dit le Sauveur (4). Où sont ceux d'entre vous qui veulent s'ériger en Docteurs, & qui prétendent que les œuvres ne sont pas nécessaires au salut? qu'ils nous fassent voir qu'ils sont vraiment sages & éclairez par leurs œuvres: par une conduite pleine de droiture, de modestie, de douceur. Il n'étoit que trop notoire que les saux Docteurs, comme les Simoniens & les autres Hérétiques de ce tems-là, étoient très-corrompus. Nous avons donné sur le premier verset quelque trait de leur vie; ainsi S. Jacque pour détromper les Fidéles, & pour couvrir de consusson ces prétendus Savans, qui répandoient de nouveaux dogmes, ne pouvoit rien employer de plus efficace, que d'en appeller à leurs mœurs, à leur vie, à leur conduite. C'est la pierre de touche de toutes sortes de personnes.

dans le cœur une amertume de jalousie, un mauvais zéle, une noire envie contre votre prochain, qui vous sasse envier son bonheur temporel, ou regarder avec jalousie la bénédiction que Dieu donne à ses travaux, & la gloire qui les accompagne: Ne vous flattez point dêtre sage, d'ne mentez point contre la vérité. Rendez-vous justice, & reconnoissez que vous n'êtes rien moins que propre à enseigner les autres, & à publier les véritez du salut. L'Esprit de Jesus-Christ est un Esprit de douceur, de mansuétude, de paix & de charité. Donnez-nous des marques de ces vertus, & alors nous reconnoîtrons volontiers que vous avez une vraye sagesse. S. Jacque démête admirablement les motifs qui faisoiens agir la plûpart de ces saux Docteurs du Judaisme, qui courroient les Provinces, & troubloient les Eglises; étant sans lumière, sans sagesse, sans charité, sans mission.

v. 15. Non est ista sapientia des un sum descendens. Ce n'est pas là la sagesse qui vient d'en-haut. La jalousie, la rancune, l'esprit de contestation & d'envie n'est point l'Esprit de Jesus-Christ. Ayez tant de science & de sagesse que vous voudrez, si vous n'avez la

<sup>[4]</sup> Matth. XI. 33. Ex fructu arbor cognosciture

16. Ubienim zelus & contentio : ibi inconstantia, & omne opus pravum.

17. Qua autem desursum est sapientia, primum quidem pudica est, deinde pacifica, modesta, suadibilis, bonis consentiens, plena misericordia & fructibus bonis, non judicans, sine simulatione. 16. Car où il y a de la jalousie, & un esprit de contention, il y a aussi du trouble & toutte sorte de mal.

17. Mais la sagesse qui vient d'en-haut, est premiérement chaste, puis amie de la paix, modeste, traitable, qui se rend à ce qui est bon, pleine de miséricorde & des fruits des bonnes œuvres: elle ne juge point elle n'est point dissimulée.

### COMMENTAIRE.

charité & la douceur Chrétienne, votre sagesse est fausse, Terrestre, animale, diabolique. Elle est terrestre, parce qu'elle ne cherche que les commoditez de la vie, & les biens de la terre; elle est animale, humaine, mondaine, basse, charnelle, n'ayant rien de relevé dans son objet, ni dans ses motifs; ensin elle est diabolique, inspirée par un mauvais esprit, n'ayant point d'autre caractère que l'ambition, l'orgueïl, l'envie. Saint Paul témoigne en quelques endroits (a), qu'il n'a pas prêché suivant la sagesse du monde, ni selon la sagesse de la chair, & des Princes de ce monde: expressions qui répondent à cette sagesse terrestre, animale, diabolique, dont parle ici S. Jacque; & il leur oppose une Sagesse Divoine, spirituelle, qui vient de Dieu.

v. 16. UBI ENIM ZELUS. Où il y a de la jalousse, il y a aussi du trouble, & toute sorte de mal. Or l'Esprit de Jesus-Christ est un Esprit de paix & de douceur. La jalousse & les contestations ne sont donc pas une marque de l'Esprit de Dieu, ni de votre vocation au ministère Evangélique. Pour juger à qui vous êtes, & par quel esprit vous êtes conduit; considérez les essets de votre prédication & de vos instructions que produisent-elles dans les esprits & dans les cœurs? les disputes, les divisions & les dissensions: & de là combien de maux? les inimitiez, les fourberies, les quérelles, les scandales, les calomnies.

v. 17. QUE DESURSUM EST SAPIENTIA. La sagesse qui vient d'en-haut, qui a Dieu pour Auteur, & pour principe, est toute différente de celle que je viens de dépeindre: Elle est chaste, amie de la paix, modesse, traitable; &c. Il est bon de remarquer d'abord que les Hébreux sous le nom de sagesse, comprennent la science, la prudence, la bonne conduite, la piété, la morale, la Religion, & quelquesois même la ruse, l'artistice & la mauvaise conduite. Ici elle s'entend des connoissances & des qualitez que doit avoir celui qui se charge d'enseigner, & de conduire les autres dans les choses qui concernent la Religion. Il doit

<sup>(</sup>a) Rom. VIII. 7. Sapientia carn's inimica est carnali. 2. Cor. II. 6. Non loquimur sapientiam. Deo 1. Cor. I. 20. Stultam fecit Dominus sapientiam hujus saculi, neque principum hujus saculi. tiam hujus mundi. 2. Cor. I. 12. Non in sapientia.

avoir la sagesse, non une sagesse de la chair, une sagesse humaine, charnelle, inspirée par l'esprit de discorde & de jalousie; mais une sagesse divine dans son principe, pure (a), & chaste dans ses vuës, dégagée de toute souillûre de la chair, & de toute inclination corrompue; pacifique envers tout le monde, aimant mieux perdre ses droits, que contester, & que troubler l'union; modeste, modérée, humble, qui ne cherche point à se faire valoir, ni à s'élever. Le Grec (b) signifie plutôt : Equitable, modérée, prenant tout en bonne part, douce.

Traitable. Le Grec (c) à la lettre: qui croit aisément, qui se laisse aisément persuader. S. Paul donne à la charité une épithéte toute semblable (d): Omnia credit; elle croit tout; cela est supposé à l'opiniâtreté & à l'aheurtement qui sont des marques d'orgueil & de présomption, qualitez directement opposées à l'esprit du Christianisme, qui nous inspire la docilité, la simplicité & l'obéissance. S. Jacque ajoute que la sagesse dont il parle, est pleine de miséricorde, elle est compatissante envers les autres; elle entre dans leurs peines, elle leur prête son secours. Elle est pleine des fruits des bonnes œuvres; elle est occupée à se faire dans le Ciel un trésor de bonnes actions; elle répand ses bienfaits dans le sein des pauvres à pleines mains, elle en recevra dans le Ciel la récompense dans une entière plénitude; on lui donnera mesure pleine, & qui répand par dessus, comme dit l'Evangile (e).

Enfin, elle ne juge point légérement, ni désavantageusement de son prochain; elle interpréte tout en bonne part; elle ne s'ingére point dans les affaires d'autrui. Le Grec (f): Elle ne discerne point, elle n'est point trop scrupuleuse à faire le discernement des personnes, ou des choses, comme ceux qui par un choix souvent bizarre, font d'injustes acceptions de personnes dans leurs jugemens, ou dans la distribution de seurs graces. Le sage autant qu'il peut sait du bien à tout le monde, sans trop examiner le mérite des personnes: Enfin la sagesse Chrétienne ne doit pas être dissimulée (g), ni hypocrite. Les sages du siécle font consister une partie de leur habileté à savoir se déguiser, & s'envelopper (h); la sagesse des Chrétiens est simple & sincère.

<sup>(4)</sup> Hpany du ayvi Qu. Primum quidem pudica; seu casta est. Antiq. Vulg. Sancta

<sup>(</sup>b) E'winxin Modesta.

<sup>(</sup>c) Luwum: Vulg. Suadibilis:morigera, obsequiosa. Antiq. Ital. Verecundia consentiens. Jungit cum, Guennic.

<sup>(</sup>d) 1. Cor. XIII. 7. (e) Luc. VI. 38.

cernens, disceptans. Antiq. Ital. Sine dijudicatione, irreprebensibilis. Il traduit deux fois le même

<sup>(</sup>g) A vomozestoc. v Non simulatu; sincera. Antiq. Ital. Sine hypocrifi.

<sup>(</sup>h) Gregor. Magn. lib. x. cap. 16. Moral. in Job. Hujus mundi sapientia est cor machinationibus tegere, sensum verbis velare, qua falsa sunt vera oftendere, qua vera sunt falsa demonstrare... at contra sapientia iust rum est , nil per ostensionem (f) A stangiloc. Nihil dijudicans, dif- ligere, sensum verbis af evire, vera ut sunt di-

## 4 COMMENTAIRE LITTERAL

18. Fractus autem justitia, in pace la solitice fe sement dans seminatur, facientibus pacem.

### COMMENTAIRE.

Apès le mot suadibilis, la Vulgate porte: Bonis consentiens, qui se porte à ce qui est bon, que l'on ne trouve pas dans les Exemplaires Grecs, ni même dans de fort anciens Manuscrits Latins. Lancienne Vulgate avant S. Jérôme portoit: Primum sancta est, deinde pacifica, de verecundia consentiens, plena misericordia de fructuum bonorum, sine dijudicatione, irreprehensibilis, sine hypocrisi. Et au lieu que la Vulgate lit; Non judicans, sine simulatione. L'Edition de Sixte V. porte: Judicans, sine simulatione.

V. 18. FRUCTUS AUTEM JUSTITIE IN PACE SEMINATUR! Or les fruits de la justice se sément dans la paix. Si vous voulez acquérir la vraye justice, & en inspirer l'amour & la pratique aux autres, il faut la semer dans la paix; la justice est un fruit d'union, quiconque séme dans l'Eglise l'esprit de division & de discorde, n'y sera jamais aucun fruit: il abbat d'une main, ce qu'il édisse de l'autre. S. Jacque parle toujours contre les saux Docteurs qui étoient inquiets, brouïllons, ambitieux.

On peut aussi traduire le Grec (a), par: Ceux qui vivent dans la paix; sément le fruit de la justice dans la paix. C'est-à-dire, les gens de bien qui vivent dans la concorde & dans la paix, sément dans ce siècle des bonnes œuvres, qui dans l'éternité leur produiront les fruits d'un bonheur éternel. Mais la premiere explication me paroît meilleure; elle revient mieux à ce qui précéde, qui regarde ceux des Chrétiens hébraïsans, qui sans vocation & sans sagesse, vouloient s'ingérer à enseigner les autres. Qu'ils apprennent à bien vivre, & à demeurer en paix. Frustus justitia in pace.

<sup>(</sup>A) Kapro's है में नीमाध्यक्तधारमाइ के लोगांग कामांगृहत्त्व्य नगाँद कामाधारमा कंग्रांगा



# 

## CHAPITRE IV.

Divisions produites par la concupiscence. On n'obtient pas ce qu'on demande, parce qu'on prie mal. Amitié du monde, ennemie de Dieu. Résister au démon. Pleurer, s'humilier, fuir la médisance, demeurer soumis aux ordres de Dieu.

vestris ?

Nonne hinc, ex concupiscen | V. 1. D'Où viennent les guerres & les procez entre vous; N'est-ce pas tiis vestris, que militant in membris de vos passions qui combattent dans votre

### COMMENTAIRE.

V. I. T NOE BELLA ET LITES IN VOBIS? D'où viennent les querres & les procez entre vous; n'est-se pas de vos passions, de vos convoitises? Le Grec (a): De vos voluptez? Les passions déréglées d'ambition, des plaisirs, des richesses, sont comprises en général sous le nom de concupiscence, ou de volupté. Tous les maux du monde viennent de ces trois sœurs (b): La concupiscence de la chair, la concupiscence des yeux, & lor gueil de la vie. De là les divisions publiques & particulières dans les Etats & dans les familles. Dans le Christianisme il y avoit dès-lors des divisions fâcheuses, causées par des hommes passionnez pour le plaisir & pour la domination. C'étoit là l'esprit des premiers Hérétiques.

D'ailleurs il y avoit parmi les Hébreux plusieurs Sectes, par exemple, celles des Pharisiens, des Saducéens, des Hérodiens, ou des disciples de Judas de Galilée. Ceux de ces Sectes qui entroient dans le Christianisme, y apportoient leurs préjugez, & troubloient la paix par l'envie de soutenir, ou de faire recevoir leurs sentimens. De là vint que tant d'Hérétiques de ce tems-là nioient la résurrection des morts, suivant les principes des Saducéens; & que d'autres étoient opiniâtrement attachez à leurs Traditions, conformément aux maximes des Pharissens. D'autres soutenoient que Jesus-Christ n'étoit qu'un simple homme, sclon le préjugé de la plûpart des Juiss d'alors, qui attendoientun régne tempo-

<sup>(</sup>a) Ex W idrai. Autiq. Vulg. Ex vo- | (b) 1. Joan. II. 16. Implatibus vestris,

2. Concupiscitis, & non habetis; occiditis, & zelatis: & non potestis adipisci: litigatis, & belligeratis, & non habetis, propter quod non postulatis.

2. Vous êtes pleins de désirs, & vous n'avez pas ce que vous désirez: vous tuez, & vous êtes jaloux, & vous ne pouvez obtenir ce que vous voulez: vous plaidez, & vous faires la guerre les uns contre les autres, & vous n'avez pas néanmoins ce que vous tâchez d'avoir; parce que vous ne le demandez pas.

## COMMENTAIRE.

rel du Messie. D'autres avoient de la peine à se soumettre aux Puissances temporelles, suivant les sentimens des Hérodiens, qui ne vouloient reconnoître que Dieu, ou des Princes donnez de sa main, pour Souverains. D'où vient que S. Pierre & S. Paul dans leurs Epitres (a), recommandent avec tant de soin la soumission aux Puissances Séculières. L'esprit qui animoit tous ces Hérétiques, étoit l'amour du plaisir, de la gloire & de l'indépendance, source de quérelles & de divisions dans l'Eglise,

y. 2. Concupiscitis et non habetis. Vous êtes pleins de désirs, & vous n'avez pas ce que vous désirez; vous tuez, & vous êtes ja-loux. D'où vient que vous ne sauriez vivre en paix avec personne à c'est que vous ne savez pas régler vos désirs. Vous manque t'il quelque chose? vous la désirez avec ardeur, vous la cherchez avec empressement; pour cela il faut voler, ou plaider, ou tuer. Votre concupiscence déréglée vous porte à tous ces excez: ou si vous vous retenez, ce n'est que par crainte, & par des considérations humaines. En esset quand une fois on s'est livré au déréglement de ces désirs, il n'est point de désordres dont on ne soit capable.

On forme de la difficulré sur cette expression: Vous tuez, & vous êtes jaloux. Il n'est pas naturel dans une gradation de mettre tuer avant la jalousie; on met plutôt la jalousie & l'envie, avant le meurtre. Quelques Critiques (b) croyent qu'au lieu de, vous tuez, S. Jacque avoit mis, vous avez de l'envie; Phroneite, au lieu de, Phonovete: mais leur correction n'est point appuyée sur les Manuscrits, ni sur les anciennes Versions. Le Syriaque & l'ancienne Vulgate sont conformes au Grec imprimé dans les Bibles ordinaires. Quelques-uns (c) prennent le mot de tuer, dans un sens impropre, pour maltraiter, vexer, affliger; vous tourmentez votre prochain, vous l'opprimez dans la violente jalousie qui vous transporte

contre

<sup>(</sup>a) Rem. XIII. I. Tit. III. I. I. Petri II. 13. Edit. 2. & Colon. & Dovern. xd (uhun. Vide 14. (b) Grae. Cordien, xxi (uhun. Exafm. (c) Vide Drustum.

SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CR. IV.

3. Petitis, & non accipitis: eò quòd 3. Vous demandez, & vous ne recevez malè petatis, ut in concupiscentiis ves- point; parce que vous demandez mal, pour tris insumatis.

## COMMENTAIRE.

contre lui; mais je ne voudrois rien changer ni au Texte, ni à l'explication ordinaire. Les Auteurs Sacrez ne sont pas toujours si scrupuleux dans l'arrangement de leurs termes. La jalousie est cause d'une infinité de meurtres: Occiditis, & zelatis, pour occiditis, quia zelatis, d'non potestis adipisci.

ET NON HABETIS: PROPTER QUOD NON POSTULATIS. Vous n'avez pas ce que vous tâchez d'avoir, parce que vous ne le demandez pas. Vous vous livrez à vos désirs déréglez, & par tous vos efforts vous ne pouvez acquérir ce que vous désirez, parce que vous trouvez de la résistance & de la part des hommes, qui s'opposent à vos injustes prétentions; & de la part de Dieu, qui ne vous accorde pas ce que vous ne voulez pas lui demander. Reconnoissez donc la vanité de vos

travaux, & mettez un frein à votre injuste concupiscence.

v. 3. PETITIS, ET NON ACCIPITIS. Vous demandez, & vous ne recevez point, parce que vous demandez mal. Je veux que quelques-uns de vous demandent à Dieu les choses dont ils ont besoin; mais leurs priéres ne sont point exaucées, parce qu'elles sont mal faites, & qu'elles ont de mauvais objets; vous demandez mal, sans confiance, sans humilité. sans foi, sans charité, ayant le cœur plein d'envie & de haine, & les mains remplies de fraudes & d'injustices. Vous demandez de quoi satisfaire à vos passions (a), c'est-à-dire, vous demandez à Dieu des instrumens pour l'offenser, des moyens pour vous perdre. Et que pourriez-vous demander de pis pour votre plus grand ennemi? Que Dieu pourroit-il vous accorder de plus mauvais dans sa colère? Voulez-vous obtenir l'effet de vos promesses (b): Demandez premièrement le Royaume de Dieu, & tout vous sera accorde par surcroit. Demandez au nom de Jesus-Christ votre Sauveur (c). Quicquid petieritis Patrem in nomine meo dabit vobis: Or est-ce demander au nom du Sauveur, que de demander des choses qui n'ont nul rapport au salut, ou même qui y sont directement contraiics (d)? Ille in nomine Salvatoris petit, qui illud petit quod ad rem salutis pertinet, dit S. Grégoire.

<sup>(</sup>a) I'ra is Cais is Sovais imair standarion.

Antiq. Vulg. Ut in libidines pestras erogetis.

(b) Matth. vI. 33.

<sup>(</sup>c) Joan. xv1. 23. (d) Greg. Magn. homil. 27. in Evang.

### COMMENTAIRE LITTERAL

4. Adulteri, nescitis quia amicitia hujus mundi, inimica est Dei? Quicumque ergo voluerit amicus esse saculi hujus, inimicus Dei constituitur.

5. An putatis quia inaniter Scriptura dicat : Ad invidiam concupifcit Spiritus, qui habitat in vobis?

4. Adultéres, ne savez-vous pas que l'amour du monde est une inimitié contre Dieu? Et par conséquent quiconque voudra être ami de ce monde, se rend ennemi de Dieu.

5. Pensez-vous que l'Ecriture dise en vain : L'Esprit qui habite en vous, vous aime d'un amour de jalousse ?

## COMMENTAIRE.

\$.4. ADULTERI, NESCITIS. Adulteres, me favez-vous pas que l'amour du monde est une inimitie contre Dieu. Le Grec (4): O adultéres, hommes & femmes, ne savez-vous pas, &c. L'amour du monde marque en général tout attachement criminel aux biens, aux plaisirs, & aux honneurs du monde. Le nom d'adultére se peut prendre dans le sens propre, ou dans le sens figuré, pour coux & celles qui violent la sainteté du Christianisme, & la sidélité qu'ils ont promise à Dieu. Plusieurs bons Interpretes (b) l'expliquent en ce dernier sens. Il n'est pas croyable que parmi les premiers Fidéles il y eût des adultéres réels. L'Ecriture donne souvent le nom de fornicateurs & d'adultéres aux idolâtres, aux impies, à ceux qui sont passionnez pour les choses terrestres, & desplaisirs illicites. On ne peut servir à deux maîtres (c), on ne peut être au monde & à Jesus-Christ, il faut opter. Les deux amours ont bâti les deux citez, dit S. Augustin (d). L'amour de Dieu jusqu'au mépris de soi-même, a construit la céleste Jérusalem; l'amour de soi-même jusqu'au mépris de Dieu, a bâti la Babylone du monde corrompu. Fecerunt sivitates duas amores duo; terrenam scilicet, amor sui usque ad consemptum Dei; celestem verò, amor Dei usque ad contemptum sui.

Pensex-vous que l'Ecriture dise en vain: L'esprit qui habite en vous, vons aime dun amour de jalousie? On convient que le passage cité ici par saint Jacque, ne se trouve pas en termes exprès dans l'Ecriture; mais on y remarque divers endroits ausquels il peut faire allusion. On donne à ce passage plusieurs sens, mais qui peuvent se réduire à deux. Premiérement ignorez-vous que l'Ecriture ne dit pas en vain que l'Esprit Saint qui habite en vous, vous aime d'un esprit de jalousie (e)? ce qui peut avoir rapport à tous les endroits de l'Ecriture, où Dieu se compare à un époux jaloux de la sidélité & de l'attachement de son peuple, qu'il nous représente

<sup>(</sup>A) Mongol nel mongaxists, dix ossure.

[Antiq. Ital. sen Vulg. Fornicatores, nescitis, dic.
(b) Vide Est. Grot. Menoch. Bez. Capell, Corwil.

[Antip. VI. 24.
(d) August. lib. 14. de Civit. cap. 28.
(e) Vide D. Thom. Cornel. Est. Menoc. Parace
Fisc. Jac. Capell. alios.

souvent comme son épouse, & dont il exagére les fautes, comme autant d'adultéres (4). Le passage qui paroît le plus formel pour cela, & le plus conforme à la citation de S. Jacque, est celui-ci d'Ezéchiel (b): Je mettrai ma jalousse dans vous; Je vous ai aimé d'un amour de jalousic, & je vengerai sur vous mon amour méprisé.

La seconde manière d'expliquer est celle-ci (c): Ignorez-vons que l'Ecriture ne dit pas en vain que l'esprit qui habite en vous, votre ciprit, forme, des désirs de jalousse. Comme s'il disoit : Ne savez-vous pas que vous portez au-dedans de vous-même un csprit, un mauvais penchant, qui yous porte continuellement à l'envie, à la haine, à la malignité contre votre prochain. L'esprit est fhis ici dans le même sens que dans cet endroit de S. Paul (d): L'esprit forme des désirs contre la chair, & la chair contre l'esprit. Ceux qui l'expliquent de cette sorte, veulent que l'Apôtre fasse allusion aux passages où il est parlé du péché originel, ou de la concupiscence, & du penchant que nous sentons vers le mal; par exemple (e): Dien vit que la malice de l'homme étoit grande sur la terre, & que touse le pensée de leur cœur, ésoit portée au mal en tous tems. Et ailleurs (f): Je ne maudirai plus la terre à cause de l'homme, parce que le sentiment & la peusée du cœur de l'homme, sont portez au mal dès sa jeunesse. Cette seconde explication est fort suivie (g): mais je présérerois la première.

Quelques-uns (b) lisent avec une interrogation: Croyez-vons que l'Esri. ture parle en vain? L'esprit qui est en vous, désire-t'il que vous vous portiez à Lenvie? Ou bien (i); Croyez vons que l'Esriture parle en vain, & par jalousie contre vous? L'Ecriture est-elle capable de vous tromper, & de vous imposer un joug injuste & insupportable? D'autres (k) croyent que S. Jacque fait allusion à ce passage des Nombres (1), où Josué s'étant plaint à Moyse que Eldad & Médad prophétisoient dans le camp, Moyse lui répondit: Etes-vous porté de jalousse pour moi? Comme s'il disoit: Croyez-vous que le Saint-Esprit m'aime d'un amour de jalousse, & que je porte envie à ceux à qui ce divin Esprit se communique comme à moi? A Dieu re plaise que j'écoute une telle pensée. Qui me donnera que tout le peuple prophétise, & soit rempli de l'Esprit de Dieu? Ainsi, mes freres; ne les troublez point dans la jouissance des biens qu'ils ont

<sup>(</sup>a) Exed. XI. j. Deut. IV. 24. V. 9. VI. I5. Malum. I. 2. Pfal. LXXVIII. 5. Exech. XVI. 3 3.6.6. (b) Ezech. XXIII. 25. Δωσω τ ζυλον με

<sup>(</sup>c) H' જામાં જ દાવાં જ છા છે માટે માટે ( Pairor Brando or apolipa o nalignaies in opuis,

<sup>(</sup>d) Galat. V. 17.

<sup>(</sup>e) Genes. VI. 5.

<sup>(</sup>f) Genes. VIII. 21. (Z) Plures in Beda, Haßel. Eft.

<sup>(</sup>b) Beda. Vide Eft.

<sup>(</sup>i) Oecumen.

<sup>(</sup>k) Jun. Pisc. Capell. Glass. (l) Num. 21. 29.

6. Majorem autem dat gratiam. Propter quod dicit: Deus superbis resistit, humilibus autem dat gratiam.

6. Il donne aussi une plus grande grace. C'est pourquoi il est dit: Dieu résiste aux superbes, & donne sa grace aux humbles.

### COMMENTAIRE.

reçu de la main de Dieu. Qu'il n'y ait parmi vous ni procez, ni quételles, ni divisions.

v. 6. MAJOREM AUTEM DAT GRATIAM. Il donne aussi une plus grande grace. L'Esprit-Saint qui habite en vous, vous aime d'un amour de jalousie, & vous donne de plus grandes graces, à proportion de votre sidélité, de votre humilité, & de votre amour pour vos sreres? ou plûtôt; c'est par un esset tout gratuit de l'amour qu'il vous porte, qu'il vous donne ses graces: D'où vient qu'il est écrit: Dien résiste aux superbes, & donne sa grace aux humbles. Il resiste à ceux qui présument d'eux-mêmes, & qui se croyent avoir du mérite; il donne sa grace aux humbles, à ceux qui mettent en lui toute leur constance, & qui s'approchent de lui dans une parsaite humilité, dans de bas sentimens d'eux-mêmes.

Autrement; Dieu vous donne une grace d'autant plus grande, que vous êtes moins rempli de jaleusie envers vos freres; moins l'esprit de concupiscence qui est en vous, vous porte à la jalousie contre vos freres, plus Dieu vous comble de ses faveurs: Car Dieu résiste aux superbes, & donne sa grace aux humbles. Les superbes sont ceux qui veulent dominer sur les autres, qui veulent envahir, & usurper leurs biens, qui ne voyent la prospérité de leurs freres qu'avec jalousie: c'est à ces sortes de personnes que Dieu résiste; mais il comble de ses biensaits les humbles, les pacissques, ceux qui répriment leurs passions & leur ambition.

Ce passage: Dieu résste aux superbes, & donne sa grace aux humbles, ne se lit pas en termes exprès dans aucun endroit de l'ancien Testament, suivant la Vulgate; mais on le lit dans la Version des Septante, Prov. 111. 4. 341 Le Seigneur résste aux superbes, & donne sa grace aux humbles; au lieu que l'Hébreu & la Vulgate portent: Dieu se jouëra de ceux qui se mocquent, & il donnera sa grace à ceux qui sont doux de cœur. C'est de là que S. Pierre (a) a pris la même Sentence que cite ici S. Jacque. L'un & l'autre citent l'Ecriture suivant la Version qui étoit alors la seule en usage parmi les Grecs. Quelques Exemplaires Grecs (b) & Latins obmettent tout ce verser; & il y a de fort habiles Critiques (c) qui croyent que quelqu'un ayant d'abord mis ces paroles à la marge de son Exemplaire, les Copistes les ont ensuite insérées dans leur Texte, d'où vient

<sup>(</sup>a) 1. Petri v. 5.
(b) Hunt. 1. Ced. Basil. 2. Froben. Occu- (c) Erasm. Grot.

'7. Subditi ergo estote Deo : resistite | autem diabolo, & fugiet à vobis.

8. Appropinquate Deo, & appropinquabit vobis. Emundate manus, pecca-

7. Soyez donc assujettis à Dieu: résistez au diable, & il s'enfuira de vous.

8. Approchez-vous de Dieu, & il s'approchera de vous. Lavez vos mains, pécheurs, tores: & purificate corda, duplices ani- | & purifiez vos cœurs, vous qui avez l'ame double & partagée.

## COMMENTAIRE.

qu'il se trouve aujourd'hui dans la plûpart des Exemplaires Grecs, & dans presque tous les Latins: mais cette conjecture n'est point appuyée. Les Exemplaires manuscrits & imprimez, les Versions Orientales, l'ancienne Vulgate Latine, ont constamment lû ce passage, commenous le lisons.

v. 7. SUBDITI ESTOTE DEO. Soyez donc assujettis à Dieu, & relistez au demon. Soumettez-vous à Dieu en toutes choses; adorez les ordres de sa Providence, en quelque état qu'il vous ait mis; n'ayez point de jalousie contre vos freres, ni de douleur de vous voir au-dessous d'eux: Résistez au démon qui vous inspire des sentimens contraires à l'humilité, à la soumission, à la patience, & il s'enfuira de vous; votre résissance, votre humilité le mettront en suite; c'est un esprit superbe, qui ne peut souffrir les humbles. Quand une fois il a été vaincu, il demeure chargé de confusion, & ne revient pas aisément (a).

V. 8. APPROPINQUATE DEO. Approchez-vous de Dieu, & il s'approchera de vous. Recourez à Dieu par la priére, implorez son assistance; retournez à lui par une sincére pénitence, si vous avez eu le malheur de vous en éloigner par le péché; & il s'approchera de vous, il vous recevra, il vous exaucera, il vous rendra ses bonnes graces, il vous comblera de ses miléricordes. Faites ce que vous pouvez, & demandez-lui ce que vous ne pouvez pas. Dieu ne rejette point ceux qui le cherchent sincérement, & qui reviennent à lui de tout leur cœur : s'il vous inspire l'envie de revenir à lui, pourroit-il vous rejetter lorsque vous obéissez à sa voix intérieure, & à son inspiration?

E MUNDATE MANUS. Lavez vos mains, pecheurs. Quittez l'iniquité, expiez vos fautes, faites de dignes fruits de pénitence; que celui qui voloit, ne vole plus; que celui qui étoit passionné pour les richesses & pour les plaisirs, vive dans la pauvreté & dans la mortification. Purifiez vos eœurs, vous qui avez l'ame double, vous qui manquez de droiture & de sincérité, qui ne marchez pas droit avec Dieu, ni avec votre prochain; vous qui êtes tantôt à Dicu, tantôt à Bélial (b); vous qui clochez des deux côtez. Dieu veut tout votre cœur, toute votre affection.

Hij

<sup>(</sup>a) Hermas lib. 2. mand, 12, Si resistatis dia-(b) Vide Sup. I. 8. 2 Cor. VI. 15. **bel**e fugit à vobis confu<sub>j</sub>us,

9. Miseri estote, & lugete, & plorate: risus vester în luctum convertatur, & gandium în mærorem.

10. Humiliamini in conspectu Domini, & exaltabit vos.

6. Affligez-vous vous-mêmes. Soyez dans le deiil & dans les larmes. Que votre ris se change en pleurs, & votre joie en tri-stesse.

10. Humiliez-vous en la présence du Seigneur, & il vous élevera.

## COMMENTAIRE.

tous vos services; vous n'avez pas pour vos freres une affection pure & sincére (a), vous avez le cœur double; autre chose est ce qui part de votre bouche, & ce que vous cachez dans le cœur (b): In corde & corde

locuti sunt.

pénitence, humiliez-vous sous sa main puissante, gémissez en sa présence, brisez vos cœurs dans la douleur de vos péchez. S. Jacque exprime la pénitence laborieuse, qui est la seule voie par laquelle on retourne à Dieu, après s'en être éloigné par le péché, par ces mots: Affligez-vous, soyez dans les larmes, que votre joie se change en tristesse, humiliez-vous. Il a marqué au verset précédent les fruits de la pénitence, le changement de vie, la correction des mœurs; l'un ne doit pas aller sans l'autre; en vain vous pleurerez, & vous aurez le cœur brisé de douleur, si vous n'avez une horteur sincére du péché, & si vous n'en quittez les occasions, & si vous ne satisfaites à Dieu par des œuvres pénibles & laborieuses. Ou plûtôt, si votre douleur est sincére & intérieure, elle n'en demeurera pas aux larmes & aux gémissémens, elle operera dans vous un salut stable & constant par un changement réel de votre vie passée.

vous en la présence du Seigneur, & il vous élevera; car comme il a dit au v. 6. Le Seigneur résiste aux superbes, & donne sa grace aux humbles. Nous avons offensé Dieu par notre orgueil, il faut l'appaiser par l'humilité: nous nous sommes éloignez de lui par la vaine présomption en nos propres forces; il faut retourner à lui par un aveu sincère de notre soiblesse en sa présence; il faut réparer l'injure que nous lui avons faite, si nous vou-lons rentrer dans sa faveur (c): Humilions - nous donc sous la main toute-puissante de Dieu, si nous voulons qu'il nous élève au tems de sa visite, au jour de notre mort, & de son Jugement. Par notre humiliation, nous

nous formons un dégré à une gloire éternelle.

<sup>(</sup>a) 3. Reg. XVIII. 21. (b) Psal. XI. 3.

<sup>(</sup>s) LiPstri v. 6.

63

11. Nolite desrahere alterutrum, fratres. Qui detrahit fratri, aut qui judicat fratrem suum, detrahit Legi, & judicat Legem. Si autem judicas Legem: non es factor Legis, sed juden.

12. Unus est Legislator & judex, qui potest perdere, & liberare. des autres. Celui qui parle contre son frere, & qui juge son frere, parle contre la Loi, & juge la Loi. Que si vous jugez la Loi, vous n'en êtes plus observateur; mais vous vous en rendez le juge.

11. Il n'y a qu'un Législateur & un Juge ; qui peut sauver, & qui peut perdre.

COMMENTAIRE.

#. II. QUI DETRAHIT FRATRI, DETRAHIT LEGI (a). Celui qui parle contre son frere, parle contre la Loi, & juge la Loi. Juger est mis ici pour condamner (b). S. Jacque attaque ceux qui s'érigeoient en Juges de la conduite de leurs freres, & qui condamnoient hautement, & témérairement ceux qui n'étoient pas dans leurs principes & dans leurs pratiques. Ces sortes de gens se condamnoient eux-mêmes, condamnoient la Loi de Dieu; ils portoient sans y penser un jugement contre eux-mêmes, en faisant ce qu'ils condamnoient dans les autres, & en usurpant un droit que Dieu s'est réservé dans sa Loi (c). Ils trouvoient mauvais que d'autres les censurassent de les condamnassent: pourquoi donc vouloient-ils censurer & juger les autres? Dieu désend la médisance & les jugemens téméraires, & ils violoient ces désenses par leurs médisances, & leurs injustes censures.

L'abus que condamne S. Jacque, n'étoit que trop commun dans l'Egli-Le au commencement, sur-tout de la part des Hébreux converris, qui auroient voulu que les Gentils se soumissent aux cérémonies de la Loi, & dont la plûpart ne voyoient qu'avec une très-grande répugnance, que les Gentils convertis, & plusieurs même des Juiss sidélés, se missent au-dessus de quantité de loix cérémonielles, comme celles qui concernent le discernement des viandes, & les purisseations. S. Paul sut obligé d'écrire contre la liberté de ces saux zélez, qui vouloient réduire tout le monde à leur manière de vie (d): Que celui qui mange indisséremment de toutes sortes de viandes, ne méprise pas celui qui mange indisséremment de toutes sortes de viandes, ne méprise pas celui qui en mange pas; & que celui qui n'en mange pas, ne condamne pas celui qui en mange pas; & que celui qui n'en mange pas, ne condamne pas celui qui en mange; puisque Dieu-même le souffre. Qui étes-vous pour juger un serviteur qui n'est point à vous? S'il se tient serme, ou s'il tombe, c'est l'affaire de son Maître. Voyez aussi la première aux Corinthiens, Chapitre VIII. & Actes, Chapitre X. versets 34.35.

v. 12. Unus est Legislator et Judex (e). Il ny a qu'un

<sup>(</sup>a) Antiq. Ital. Qui retractat de fratre, & judient fratremfuum, retractat de fratre, & judient fratrem fuum.

<sup>(</sup>b) Κίνων + άδλουν. Θεситен. Α'ντίτε, жихиріч, катареней. Ο β καταφίνα, δού καταφίνα, δού καταφίνας τέτο σούй.

<sup>(</sup>e) Dent. L. 17. Quia Dei Judicium eft.

<sup>(</sup>d) Rom. \$1.1. 1-2-3.4.

(e) Le Grec ne lit point, & Judex, Eurismo source surante Simplement Mais plusieurs Manuscrits Grecs lisent comme la Vulgate: Eurismo source surante surante. Ita plures apud Mill. Syr. Cophiatib. & G.

13. Tu antem quis es, qui judicas proximum? Ecce nunc qui dicitis: Hodie, aut crastino ibimus in illam civitatem, & faciemus ibi quidem annum, & mercabimur & lucrum faciemus.

14. Qui ignoratis quid erit in crasti-

13. Mais vous, qui êtes-vous pour juger votre prochain? Je m'adresse maintenant à vous; qui dites: Nous irons aujourd'hui ou demain en une telle ville: Nous demeurerons là un an; nous y trassquerons, nous y gagnerons beaucoup;

14. Quoique vous ne sachiez pas même ce

qui arrivera demain,

## COMMENTAIRE.

Législateur & un Juge, qui peut sauver, & qui peut perdre. Vous usurpez les droits de Dieu, en voulant vous ériger en Juge de la conduite de votre frere; ne savez-vous pas que Dieu est le seul Législateur, & le seul Juge; seul en droit d'imposer des loix aux hommes, & de les condamner lorsqu'ils les violent; pourquoi donc voulez-vous imposer à vos freres, un joug que le Seigneur ne leur impose point, & dont Jesus-Christ les a délivrez par sa mort? Pourquoi condamnez-vous des personnes qui dois vent paroître un jour avec vous au Jugement de Dieu, & subir la sentence du Souverain Juge? pourquoi prévenez vous cette sentence, qui peut-être leur sera favorable, pendant qu'elle vous condamnera? Si votre frere viole la Loi dans des choses certainement désenduës, priez pour lui, & & remontrez-lui son erreur avec douceur & charité; s'il est dans des principes & des pratiques différentes des vôtres dans des choses douteuses & indissérentes, laissez-en le jugement à Dieu, & reprenez votre zéle.

Mais vous, qui êtes-vous pour juger votre prochain? Quelques Exemplaires Grecs (b) ajoutent: Parce que les démarches de l'homme ne sont point entre les mains des hommes, mais entre celles de Dieu. Ce qui est tiré du Livre des Proverbes, & qui a rapport au v. 15. de ce Chapitre. Les simples Fidéles n'ont aucun caractère pour juger de la conduite de leurs freres. Ils en doivent laisser le jugement à Dicu, ou à ceux qui tiennent sa place sur la terre,

ECCE NUNC QUI DICITIS. Je m'adresse à vous, qui dites : Nous irons aujourd'hui, ou demain dans une telle ville. Le Grec (c): Qui dites : Allons aujourd'hui ou demain dans une telle ville, & demeurons-y un

AB

<sup>(</sup>a) Grac. impress. So vis es, es upirus t exepor, Alii plures optima nota; So y vis es a upirur t minesor. Ital. vers. Qui judicas proximum.

<sup>(</sup>b) Codd. Hunt. 1. Cov. 3. Oecumen. Cod. Coll. novi apud Mill, 0°& six is av-

Βρώπε, αλια ετ διο 6 διαβεματα ατδρώπεντ. Εχ Prou xx. 24.

(C) Συμιεςτ του αυσιον πορουτο μεθα τις τιω δε τιω σόλιτ, τω πεισω οθι, G. Alii; Πορθμο σόμιθα,... του πεισομετ,

15. Qua est enim vita vestra? vapor | terminabitur. Pro eo ut dicatis: Si Dominus voluerit : & : Si vixerimus , faciemus hoc, aut illud.

15. Car qu'est-ce que votre vie, sinon une est ad modicum parens, & deinceps en- | vapeur, qui paroît pour un peu de tems, & qui disparoît ensuite. Au lieu que vous devriez dire: S'il plaît au Seigneur, &, si nous vivons, nous ferons une telle & telle chose.

### COMMENTAIRE

an, &c. Mais quelques Manuscrits Grees, le Syriaque, l'Arabe, l'Ethiopien, l'ancienne Italique sont tous semblables à notre Vulgate; & la manière de parler, qui porte, nous irons, est beaucoup plus répréhensible que celle qui dit: Allons; elle marque une plus grande présomption en ses propres forces. Il est permis de faire des projets, & de former des entreprises, pourvû que l'homme ne se promette rien de lui - même ; mais qu'il reconnoisse humblement que tout est entre les mains de Dieu; qu'il avouë sa dépendance & sa foiblesse, qu'il prie Dieu de lui inspirer ce qu'il a à faire; qu'il l'éclaire dans la conduite de ses entreprises? qu'il leur donne une heureuse issue; car tout dépend de lui. Sans lui nos vues, nos desseins, nos travaux, notre sagesse, nos mesures, la faveur, les biens, la puissance ne servent de rien. Qu'il retire sa main de, dessus nous, & nous rentrons dans notre néant (a). In cujus manu anima omnis viventis, & spiritus universa carnis hominis.

V. 15. QUE EST ENIM VITA VESTRA? Car qu'est-te que votre vie, sinon une vapeur (b), qui se dissipe presque au même moment qu'elle commence à paroître. La vapeur est une partie très subtile de l'eau, qui en est séparée par l'action du feu, de l'air, ou du soleil, & qui s'élevant dans l'air s'y condense quelquesois, & est ensuite dissipée ou par les vents, ou par la chaleur; à moins qu'il ne se forme un corps de plusieurs vapeurs, qui se condense, & produise les nuées. Les Auteurs sacrez ont souvent comparé la vie de l'homme au vent, à la sumée, à ces vapeurs qui se dissipent dans les airs. Souvenez-vous que ma vie n'est qu'un vent, dit Job (c); & de même que la nuée se dissipe, & passe pour toujours; ainsi l'homme qui est descendu dans le tombeau, ne s'en reléve point. Et ailleurs (d): Nous ne sommes que d'hier, & nos jours sur la terre ne sont que comme une ombre. Et le Psalmiste (e): L'homme est semblable au néant; ses jours se passent comme une ombre. Les mêmes expressions se ren-

<sup>(</sup>a) Fob. XII. 10. (b) L'ancienne Italique porte: Qua autem vita veftra? momentum enim eft per modica visibilis , deinde & exterminata. Grec. Δ'τμὶς γδ \$51.

<sup>(</sup>c) Fob. VII. 7. 9. (d) Fob. VIII. 9.

<sup>(</sup>e) Pfal, CXLIII, 42

16. Nunc autem exultatis in superligna est.

16. Et vous au contraire, vous vous élevez biis vestris. Omnis exultatio talis, ma- dans vos pensees présomptueuses. Toute cette présomption est mauvaise.

### COMMENTAIRE.

contrent souvent dans les Auteurs profancs (a). Sénéque le Tragique: Nemo tam divos habuit faventes, Crastinum ut possit sibi polliceri,

PRO TO UT DICATIS: SI DOMINUS VOLUERIT. Au lien que vous devriez dire: Sil plaît au Seigneur, & si nous vivons. Vous devez dire, ou du moins croire intérieurement, que tous les événemens, & votre vie même, sont entre les mains de Dieu. Vous ne devez former aucun projet qui ne soit dans la justice & dans l'ordre de Dieu. Et les choses mêmes les plus justes & les plus louables, vous ne devez les entreprendre que dans la dépendance du Seigneur, en reconnoissant avec humilité que le succès dépend de lui, & que vos jours ne sont pas en votre disposition. S. Paul dans ses Epitres, ne promet rien ordinairement qu'il n'ajoute (b): Si Dien le veut, si Dien le permet, si c'est la volonté de Dien. Socrate avertit Alcibiade, qu'il falloit toujours dire : Si Dien le veut. Socratis vox est, & Damonium permittat, dit Tertullien (c) ; Si Deus dederit : vulgi iste naturalis sermo est, dit Minutius Felix (d). Homére marque souvent le souverain pouvoir des Dieux sur les choses humaines (e). On ne doit faire fond sur rien de ce qui est entre les mains de la fortune, dit Sénéque (f): Tutissimum est rard experiri, sed semper de fortuna eogitare, & nihil sibi de fide ejus promittere. Le Christianisme rectifie ces expressions, en disant, que l'on doit mettre en Dieu seul sa confiance, sa force, son bonheur & son salut.

ý. 16. Exultatis in superbiis vestris (g). Fous vous elevez dans vos pensées présomptueuses. Vous parlez, & vous agissez comme si vous étiez immortels & indépendans. On vous voit faire des projets, & former des entreprises, comme si vous étiez maîtres des tems & des événemens (b).

> Quid brevi fortes jaculamur avo Multa?

(A) Sophock. O'pa yo suas vider irras amo mlu', Eidua eses esp Cuido, à ruque enter. Eschil. Kai mair eder pamer, i xanra enta. (b) 1. Cor. 14. 19. & XVI. 7. 12. Hebr. VI. 3. Rom. I. 10. Philipp. II. 24. Ad. XVIII. 21. (c) Tertull. Apologet. Vide Platen. in Alcibiade.

(d) Minut. in Odavie.

(e) Homer. Iliad. B. A'ma Swiy' iSexcior.

(f) Senec. de animi tranquil cap. 13.

( f ) Xauxara it mit and ordar buit. Am tiq. Ital. Gloriamini in suberbia vestva.

(b) Horat, lib. 2. Ode 16,

SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CH. IV.

17. Scienti igitur bonum facere, & 17. Celui-là donc est coupable peché, qui fachant le bien qu'il doit suire, ne le fait pas.

## COMMENTAIRE.

Quelle folie de se glorisser de ses forces, de son crédit, de sa santé; de sa vie, de ses biens, dont on n'est pas sûr de joüir un moment! Quelle vanité de sonder de grandes espérances, & de sormer de vastes projets, sur une chose aussi fragile que la vies. Quam stultum est atatem dissonere; Ne crastino quidem dominamur. O quanta dementia est spes longas inchoantium (a)!

ble de péché, qui sachant le bien qu'il doit faire, ne le fait pas. Les Hébreux convertis au Christianisme, n'avoient aucune excuse, s'ils ne sai-soient pas le bien. Ils ne pouvoient pas s'excuser, comme les Gentils, sur ce qu'ils ne connoissoient pas les Loix de Dieu, & les devoirs du Christianisme. S. Jacque leur en a assez dit dans cette Epître; ils sont duëment avertis. Il y a touché la plûpart des devoirs de la Religion, & les principaux abus qui regnoient alors parmi eux. A présent si vous ne vous corrigez point, vous êtes inexcusables. Le serviteur qui a connula volonté de son maître, de qui ne l'a pas faite, sera rudement châtié: d' celui qui ne l'a pas connuë, de qui afait des choses dignes de châtiment, ne sera châtié que légérement (b). Supposé toutes que son ignorance ne soit ni malicieuse, ni affectée, ni volontaire; car en ce cas son ignorance au lieu de diminuer, ne fait qu'augmenter sa faute.

(a) Senec. Ep. 101.

(b) Luc. x11. 47. 48.



## 

## CHAPITRE V.

Riches avares sévérement punis. Patience dans les maux de la vie. Eviter le jurement. Onction des malades. Confession des péchez. Effet de la prière des Justes. Rappeller dans la bonne voye ceux qui s'égarent.

que advenient vobis.

\*.1. A Gite nunc, divites, plorate V. 1. M Ais vous, riches, pleurez; pouf-fez des cris, & comme des hurlemens, dans la vue des miséres qui doivent fondre fur vous.

# COMMENTAIRE.

the cansacting highere V. I. A GITE NUNC, DIVITES. Vous, riches, pleurez. Ce que S. Jacque dit ici, & dans les versets suivans jusqu'au v. 7. paroît s'adresser aux riches, qui étoient hors de l'Eglise (a), & qui opprimoient les Chrétiens. Au v. 7. seulement il parle aux Fidéles, & les exhorte à la patience. Il a déja parlé des riches ci devant Chap. II. 2. & suivans; mais il a assez marqué qu'il parloit de ceux qui étoient dans l'Eglise. Ici il n'insimue rien de semblable. Quoique les riches qui n'étoient pas Chrétiens, ne le regardassent pas, soit qu'ils sussent Juiss ou Gentils, toutefois il n'étoit pas superflu de mêler cette invective dans cette Lettre qu'il écrivoit aux Fidéles hébraisans; c'étoit une instruction pour ceux d'entr'eux qui n'étoient pas affez dégagez de l'affection des richesses, & c'étoit une consolation pour les pauvres, d'entendre parler du danger des riches, & des malheurs qui leur étoient préparez.

PLORATE ULULANTES IN MISERIIS VESTRIS. Poussez des cris à la vue des miseres qui doivent fondre sur vous. Au lieu de vous élever de vos grands biens, & de vous y plaire, gémissez, poussez des cris, tremblez à la vue des maux éternels, qui font préparez aux mauvais riches, aux avares, aux superbes, à ceux qui abusent de leurs richesses pour se plonger dans les plaisirs, pour oublier Dieu, & pour opprimer les pauvies. Malheur à vous riches, qui riez à présent, parce que le tems viendra

que vous gémirez, & que vous pleurerez (b).

<sup>(</sup>a) Ita Beda apud Estium, Grot. bie. Gatak. (b) Luc. VI. 24.

SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CH. V.

1. Divitia vestra putrefacta sunt : & vestimenta vestra à tineis comesta sunt.

3. Aurum & argentum vestrum aru ginavit : & arugo corum in testimonium vobis erit, & manducabit carnes vestras sicut ignis. The saurizastis vobis iram in novissimis diebus.

2. La pourriture consume les richesses que vous gardez, les vers mangent les vêtemens que vous avez en réserve.

3. La rouille gâte l'or & l'argent que vous cachez; & cette rouille s'élevera en témoignage contre vous, & dévorera votre chair comme un seu. C'est-là le trésor de colére que vous amassez pour les derniers l jours.

### COMMENT AIRE.

y. 2. DIVITIÆ VESTRÆ PUTREFACTÆ SUNT. La pourriture consume les richesses que vous gardez. Avares, vous aimez mieux les laisser périr, que d'enfaire un bon usage, en les répandant dans le sein des pauvres, & en vous en amassant un trésor dans le Ciel. De quoi sert de l'argent enfoui dans la terre, ou resserré dans un cossre? Que ne l'employez-vous à acheter le Ciel? Vous êtes le gardien de cet or, vous n'en êtes pas le maître, dit S. Ambroise (a), vous en êtes l'esclave, & non pas le seigneur: Custos est non dominus facultatum, qui aurum terra infodit: minister utique ejus, non arbiter. Vende potius aurum, & eme salutem; vende lapidem, & eme Regnum Dei.

VESTIMENTA VESTRA A TINEIS COMESTA SUNT. Les vers mangent les vêtemens que vous avez en réserve, pendant que les pauvres demeurent nuds, & exposez aux injures des saisons. Ces habits mis en réserve, demandent à Dieu vengeance contre vous. Les pauvres qui souffrent le froid & la nudité, s'éleveront au jour du Jugement, pour condamner votre dureté & votre avarice. On a déja remarqué ailleurs que les Anciens faisoient de grands magazins d'habits, & que pour les préserver contre les vers, ils y enfermoient des matières odorantes. Il est assez croyable qu'ils n'avoient pas encore le secret de bien dégraisser les laines; ce qui les rendoit sujettes à la vermine.

y. 3. AURUM ET ARGENTUM VESTRUM ÆRUGINAVIT. La rouille gâte l'or & l'argent. L'argent contracte de la rouille, mais non pas l'or ; comme le remarquent les Naturalistes (b). Il est pourtant vrai qu'à la longue ce métal diminue le poids, & éprouve quelque espéce de corruption. Et enfin S. Jacque a mis ici l'or & l'argent, pour marquer tous les métaux précieux, dont la plûpart sont exposez à la rouille & à la cor-

<sup>(</sup>a). Ambrof. de Naboth. cap. 14. (b) Plin. lib. 33. cap 3. Super catera non rubigo ulla, non arugo, non aliud ex ipjo, quod consumat bonitatem, minuatue pondus. Pindare donne à l'or l'épithéte d'incor-

ruptible. O 3 zeuod. Logoros. Et Sapho dit que l'or tirant son origine de Jupiter, ne ressent ni la rouille, ni la corruption ... · L Διος παιεό χρυσός καίνου & σίε, & 3 κίζ Schlu. Scoliast. Pindari.

- 4. Ecce merces operariorum, qui meffuerunt regiones vestras, qua fraudata est à vobis, clamat: & clamor eorum in aures Domini Sabaoth introivit.
- 5. Epulati estis super terram, & in luxuriis enutristis corda vestra, in die scisionis.
- 4. Sachez que le salaire que vous saites perdre aux ouvriers qui ont sait la récolte de vos champs, crie contre vous, & que leurs cris sont montez jusqu'aux oreilles du Dieu des Armées.
- 5. Vous avez vêcu sur la terre dans la bona ne chére & dans le luxe; vous vous êtes engraissez comme des victimes préparées pour le jour du facrifice.

### COMMENTAIRE.

ruption. Cette rouille s'élevera un jour en témoignage contre les avares } elle dévorera leur chair comme un feu. C'est un trésor de colére qu'ils s'amassent pour le dernier jour. Ces expressions sont vives & sigurées. Michée a dit à peu près de même (a): Les trésors d'iniquité que l'impie s'amasse, sont comme un feu dans sa maison; & les mesures trop petites avec lesquelles il livre, sont pleines de la colére de Dieu. Et S. Paul (b): Par votre endurcissement, & par la dureté de votre cœur, vous vous faites un trésor de colére, pour le jour de la vengeance, & du juste jugement de Dieu.

v. 4. ECCE MERCES OPERARIORUM. Le salaire que vous faites perdre aux ouvriers, crie contre vous. Ou le salaire que vous différez de leur donner; car souvent les riches & les grands sont les plus durs envers les pauvres; & les plus négligens, à payer les ouvriers qu'ils employent; ce qui est contre la Loi, qui ordonne de payer le même jour le manœuvre qu'on a employé (c): Non morabitur opus mercenarii tui apud te usque mane. Et ailleurs (d): Vous ne resuscrez point le salaire au pauvre qui est parmi vous; mais vous lui rendrez ce qui lui est dû le même jour, avant le coucher du soleil; parce qu'il est pauvre, & que son ame attend après cela; de peur qu'il ne crie contre vous vers le Seigneur, & que cela ne vous soit imputé à péché. L'ancienne Vulgate portoit: Ecce mercedes operariorum qui araverunt in agris vestris, quod abnegastis clamabunt; & voces eorum qui messi sunt, ad aures Domini Sabaoth introierunt.

v. 5. EPULATI ESTIS. Vous avez vêcu dans la bonne there & dans le luxe; vous vous êtes engraissez comme des victimes. Le Grec (e): Vous avez vêcu dans les délices & dans la débauche; & vous avez nourri vos

<sup>(</sup>a) Mich. v1. 10.

<sup>(</sup>b) Rom. II. 5.

<sup>(</sup>c) Levit. x1x. 13.

<sup>(</sup>d) Deut. XXIV. 15.

vestra. L'april a carnes, vel corpora vestra. L'april a cadenac (p.M. Ita Barb. 1. Euthal. Syr. L'ancienne Italique lit: Fruiti estis super terram & abusi estis; cibastis corda vestra in die occisionis.

SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CA. V. 75

7. Addixistis, & occidistis justum, 6. Vous avez condamné & tué le juste, 6 non restinit vohis. sans qu'il vous ait fait de résistance.

## COMMENTAIRE.

graissez dans la bonne chére & dans les plaisirs des sens, comme des victimes que l'on prépare pour un sacrifice solemnel. Le jour de la vengeance viendra, & le Seigneur saura récompenser par la longueur & la tévérité du supplice, la lenteur de sa vengeance, & le mépris que vous saites de sa patience. Dans l'Evangile on nous représente le mauvais riche damné, précisément à cause de sa vie délicieuse, & toute dans la bonne chére, & à cause de sa dureté pour le pauvre Lazare, qui, demeuroit couché à sa porte (4).

Quelques-uns (b) l'entendent ainsi: Vous avez vêcu dans la bonne chére & dans les délices, & vous vous êtes nourri comme en un jour de sa-crifice solemnel. Ces jours-là on faisoit des festins publics. D'autres le joi-gnent à ce qui suit (c): Vous avez condamné & tué le juste, comme en un jour de bataille, ou de massacre. Vous l'avez mis à mort, sans que personne s'y soit opposé, & sans qu'il vous ait fait résissance; & non restitit vobis.

\*. 6. Addisistis et occidistis justum (d). Vous avez condamné & tué le Juste. Plusieurs (e) l'expliquent de Jesus-Christ, le Juste par excellence, qui sut injustement mis à mort par les Justes, au jour où l'on immoloit la pâque; in die occisionis. Mais il vaut bien mieux l'expliquer des Justes en général, qui dans tous les tems, ont été mis à mort par les riches (f). Voyez ci-devant Ch. II. 6. Ne sont-ce pas les riches qui vous oppriment par leur puissance, & qui vous traînent devant les tribunaux des Juges. Quelques Exemplaires Latins, au lieu d'addixissis, vous avez condamné, lisent, adduxistis. L'ancienne Italique: Condemnastis & occidistis.

V. 7. PATIENTES IGITUR ESTOTE (g). Persévèrez dans la patience jusqu'à l'avénement du Seigneur. Après avoir invectivé contre les riches, il revient à l'instruction des Fidéles. Ne vous découragez donc point dans vos maux, comme si Dieu vous avoit oubliez. Il veille pour ti-

(c) In die oecissonis (\$.6.) addixistis & eccidistis justum. Vide Bed. Bez.

<sup>(</sup>datue. XVI. 19. 20. (b) Erajm. Vatab. Menoch. Tirin. Pifcat. Ga-

<sup>(</sup>d) Karednasare, wi èsordisare à dinasse. (e) Occumen. Beds. Gagn. Titelm. Hugo. D. Thom. Salmer. Cathur. Grot. Zeger. &c.

<sup>(</sup>f) Gatak. Cajet. Eft. Alii.
(g) Manestupineare. Occumen. Mu atuperte is pi indimireas, impunitus. H' impunitus, is pi indimure, is is pi indimure, is is modus. Aiya is tul Paparuli i indimure, is indimure, is indimure.

The tay and paparuli is and indimure.

7. Patientes igitur estote, fratres, usque ad adventum Domini. Ecce agricola expectat pretiosum fructum terra, patienter ferens donec accipiat temporaneum, O serotinum.

8. Patientes igitur estote & vos, & confirmate corda vestra : quoniam adventus Domini appropinquavit.

- 7. Mais vous, mes freres, persévérez dans la patience jusqu'à l'avénement du Seigneur. Vous voyez que le laboureur, dans l'espérance de recuëillir le fruit précieux de la terre, attend patiemment que Dieu envoye les pluyes de la première & de l'arrière
- 8. Soyez ainsi patiens, & affermissez vos cœurs; car l'avénement du Seigneur est pro-

### COMMENTAIRE

rer vengeance de vos ennemis; bien-tôt vous verrez la fin de vos afflica tions, & le commencement du malheur des méchans: Car y. 8. L'avenement du Seigneur est proche. Il parle de la guerre que les Romains devoient faire aux Juiss, & de la dispersion de ce misérable peuple, qui devoit arriver à quelque tems de là. Il insinuë aussi le Jugement dernier (a), que l'Ecriture a accoutumé de joindre à ce premier malheur, suivant la maxime constante des Ecrivains Sacrez, de réunir les caractéres de la chose figurée avec la figure. La guerre des Romains contre les Juiss, la ruine de la Ville & du Temple; la captivité & la dispersion des Juiss; les maux qui les accablérent alors, seront toujours un des symboles les plus sensibles du Jugement dernier.

AGRICOLA EXPECTAT PRETIOSUM FRUCTUM TERR E (b); ... DONEC ACCIPIAT TEMPORANEUM ET SEROTINUM. Le laboureur dans l'espérance de recueillir le fruit précieux de la terre, au tems de la récolte, attend patiemment que Dieu envoye la pluye de la première, & de l'arrière-saison. La Vulgate n'exprime pas la pluye, & on ne la lit pas dans l'Ethiopien, ni dans quelques Manuscrits Grecs (c), Mais d'autres en bien plus grand nombre, & tous les imprimez, lisent, la pluye de la première & de la dernière saison, dont il est souvent parlé dans les Livres Saints (d). L'ancienne Italique porte: Usquequò accipiat matutinum & serotinum fructum: Jusqu'à ce qu'il reçoive les fruits de la première & de l'arrière saison. Victor d'Antioche (e) lit de même. On dit dans l'Ecriture (f), les fruits de la première & de l'arrière saison, aussi-bien que la pluye de l'Automne & du Printems. Les orges & les bleds étoient des fruits de la première saison. Les raisins & les autres

<sup>(</sup>a) Vide Eft. Grot. Men. alios. Confer 2. | nov. Quidam emittunt, virov. Steph. 17. Theßal. II. 2. Rom. VIII. 23.

<sup>(</sup>b) Antiq. Ital. Honoratum fructum terra. Тот пился и гряют.

<sup>(6)</sup> E us ar λαβη υετον σρώτμος, κοι ο 11-1

<sup>(</sup>d) Deut. XI. 14. Genes. XXVII. 28. Amos.

VII. 1. Job. xxix. 23. Joël. II. 23. Zach, x. 1. (e) Victor Antioch. hemil. 110.

<sup>(</sup>f) Levit. XXVI. 19. Cant. VII. 13.

SUR L'E PITRE DE S. JACQUE. CH. V.

9. Nolite ingemiscere, fratres, in alzerutrum, ut non judicemini. Ecce judex ante januam assistit.

9. Ne faites point de plaintes les uns contre les autres, afin que vous ne soyez point condamnez. Voilà le juge qui est à la porte.

#### COMMENTAIRE.

gros fruits des arbres, étoient fruits de l'arrière saison.

- y. 8. Adventus Domini appropinquavit. L'avénement du Seigneur est proche. Nous avons déja dit que cela marquoit ou le jour du Jugement, ou la guerre des Romains contre les Juifs. Les anciens Peres crovoient le jour du Jugement fort proche, apparemment parce qu'ils ne distinguoient pas bien les caractères qui convenoient à la guerre dont nous venons de parler, de ceux qui sont propres au Jugement universel. Quoique les Fidéles à qui saint Jacque parloit, ne dussent pas entiérement se voir délivrez de l'oppression des riches, à la prise de Jérusalem, & qu'en ce sens cette guerre ne dut pas être pour eux un grand motif de consolation; il est pourtant vrai qu'alors ils furent au moins délivrez des persécutions que leur faisoient les principaux de la nation Juive, qui résistoient toujours opiniâtrement à la vérité de l'Evangile, & que la vue d'un tel spétacle les affermit solidement dans la foi, en considérant l'exact & littéral accomplissement des menaces de Jesus-CHRIST contre les Juifs; ils ne purent douter que ses promesses qui regardoient l'éternité, ne fussent également certaines: & qu'après avoir souffert quelque chose pour Dieu en cette vie, ils n'en dûssent recevoir une récompense éternelle dans l'autre.
- v. 9. Nollite ingemiscere in alterutrum, ut non judice mini (a). Ne faites point de plaintes les uns contre les autres, asin que vous ne soyež pas condamnez. Le Grec & le Latin à la lettre (b): Ne gémissez point; ou plûtôt: Ne criez point les uns contre les autres. Ne vous accusez point, ne vous querellez point les uns les autres. Gémir naturellement, marque de la douleur, une plainte intérieure, ou un murmure secret. Mais dans le style des Septante, le terme Grec stenazo, se prend aussi pour se cri, & la douleur qui éclate en plaintes. L'un & l'autre déplait à Dieu; il veut que l'on souffre patiemment & sans se plaindre; ou du moins que l'on réprime les ressentimens, & qu'on étousse, autant qu'on peut, les plaintes.

JUDEX ANTE JANUAM. Voilà le Juge qui est à la porte. C'est la

(b) Ma savasera nar'aminara Dans le .

<sup>(</sup>a) Ve un normant min. Ut non condem- style des Septante, siuz (ur signifie crier, nemini. Alii plures. I've un ro mir. Ut non Voyez Job xxiv. 12. xxxi. 38. Vide judicemini., Vide Mill.

Heins, Gatak. Cathar.

# COMMENTAIRE LITTERAL

74 10. Exemplum accipite , fratres , exisus mali laboris. & patientia, Prophetas, qui locuti sunt in nomine Domini. 11. Ecce beatificamus eos, qui sustinuerunt. Sufferentiam Job andistis, & finem Domini vidistis, quoniam miseri-

cors Dominus est, & miserator.

10. Prenez, mes freres, pour exemple de patience dans les afflictions, les Prophétes, qui ont parlé au nom du Seigneur.

11. Vous voyez que nous les appellons bienheureux de ce qu'ils ont tant souffert Vous avez appris quelle a été la patience de Job, & vous avez vû la fin du Seigneur: car le Seigneur est plein de compassion & de miséricorde.

#### COMMENTAIRE.

même chose qu'il a dite au v. 8. L'avénement du Seigneur est proche. Et ce qu'on lit dans la Genése (a): Le péché est couché à la porte ; c'est-àdire, la peine du péché est prête à entrer, & à tomber sur vous. Il parle toujours de la prochaine ruine de Jérusalem & du Temple, & de

la dispersion des Juiss par les Romains.

v. 10. Exemplum accipite exitus mali(b)...Prophe-TAS Prenez pour exemple de patience dans les afflictions, les Prophetes. Au milieu des persécutions qu'on vous suscite, jettez les yeux sur les Prophètes, & voyez de quelle manière ils ont été traitez; que n'ontiss pas souffert de la part des Princes, des Prêtres, & du peuple; combien de contradictions, de railleries, de mauvais traitemens? n'en a-t'on pas fait mourir plusieurs dans les tourmens? Prenez donc courage, & attendez les momens de Dieu; Vous n'avez point encore résisté jusqu'au sang (e): Exitus malus dans ce passage, ne signifie point une mauvaise sin, mais les afflictions de la vie.

y. 11, BEATIFICAMUS EOS QUI SUSTINUERUNT (d). Nous les estimons heureux de ce qu'ils ont tant souffert. Il n'y a personne de nous qui n'envie le bonheur dont ils jouissent: & que n'imitons-nous donc leur patience dans les maux, & leur constance dans les persécutions? si nous voulons arriver à la même fin, & aux mêmes récompenses, que ne suivons-nous le même chemin? Jesus-Christ n'a-t'il pas déclaré heureux ceux qui souffrent persécution pour la justice (e),

& ne leur a-t'il pas promis le Royaume des Cieux?

Sufferentiam Job audistis, et finem Domini vi-

(a) Genes. 1v. 7.

(c) Hebr. XII.4. Nondum usque ad san-

guinem restitistis.

(d) Manapilophy Tes impliortas. Eos qui "fflictionis , Antiqua Italica vers. Accipite | suftinent. Alii : The 🗀 μανανταε. Steph. 🕽 . 1.10. 17. Lin. Land. 2. Petit. 3. Cov. 2. 3. Compl. & c. bic. Et antiq. Ital. Eos qui siestinuerunt.

(c) Math V. 10.

<sup>(</sup>b) reoder jua of nanomadeac. Exemplum experimentum de malis passionibus, & de 🗗 atientia Prophetas. Beda. Exitûs mali] 🏕 longanimitatis, & laboris, & patientia.

# SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CH. V.

12. Ante omnia autem, fratres mei nolite jurare, neque per calum, neque per terram, neque aliud quodcumque juramentum. Sie autem sermo vester? decidatis.

12. Mais avant toutes choses, mes freres, ne jurez ni par le ciel, ni par la terre, ni par quelque autre chose que ce soit; mais con tentez - vous de dire : Cela est ; ou : Cela Est, est: Non, non: ut non sub judicio | n'est pas; afin que vous ne soyez point condamnez.

#### COMMENTAIRE.

DISTIS. Vous avez appris la patience de Job, & vous avez vû la fin du Seigneur. Vous savez jusqu'à quel point la patience de ce saint homme a été éprouvée, & vous connoissez le succès dont Dieu l'a honoré, & les récompenses qu'il lui a accordées. Le mot de fin, se met assez souvent pour la récompense, par exemple (a): Reportantes finem sidei vestra; la récompense de votre foi. Et S. Paul aux Romains (b): Finis illorum mors est. Leur récompense est la mort. Ainsi: La fin du Seigneur, marque ici la récompense dont Dieu a récompense la patience de Tob (c).

Quelques-uns (d) entendent par: Finem Domini, la Passion de Jesus-CHRIST, qui est nommée dans l'Evangile (e), sa fin, ou sa sortie. Plusieurs des Juiss convertis avoient vû, ou avoient pû voir la fin du Seigneur: Finem Domini vidistis; mais ils ne connoissoient Job, & ce qui lui étoit arrivé, tant avant qu'après sa disgrace, que par le récit de l'Ecriture. Et qu'est-ce que l'Ecriture nous dit des récompenses de Job ? elle nous apprend que Dieu lui rendit le double de ce qu'il avoit perdu. Les Fidéles n'attendoient rien de semblable : ainsi la fin de Job ne paroissoit pas si propre à les affermir dans la patience, que la vue des souffrances de Jesus-Christ: Finem Domini. Voilà ce qu'on dit pour appuyer ce sentiment, mais le premier me paroît plus littéral. Les Fidéles étoient bien convaincus que la patience de Job, avoit éterécompensée dans l'éternité par des biens infinis.

V. 12. ANTE OMNIA NOLITE JURARE. Avant toutes choses ne jurez point. S. Jacque répéte ici ce que Jesus-Christ avoit recommandé à ses Fidéles, de ne jurer point du tout : Ego autem dico vobis, non jurare omnino (f). Est-ce à dire que toute sorte de juremens & de sermens soient interdits aux Chtétiens? Et que dirons - nous donc de S. Paul, qui prend Dieu à témoin de ce qu'il dit dans plus d'un endroit de ses Epîtres (g). Ne sait-on pas que le serment est un acte de Reli-

<sup>(</sup>e) Luc. IX. 31. Dicebant excessum ejus.

(f) Matth. v. 34. (a) 1. Petri I. 93 (b) Rom. VI. 21. 12. (e) Dionys. Cajet. Salmer. Syr. Grot. Riscat -32.14 (g) 2. Cor. I. a3. Philipp. I. 8: Rom. IX. I. Men. Gatak. Bil. Alii plut 91. ... (d) August. lib. 1. de Symbole, cape p. & Ep. 1. Cor. XI. 31. Galat. I. 20. 14.

#### COMMENTAIRE LITTERAL

13. Tristatur aliquis vestrûm? oret: Lequo animo est? psallat.

13. Quelqu'un parmi vous est-il dans la tristesse? qu'il prie. Est-il dans la joie? qu'il chante de saints cantiques.

### COMMENTAIRE.

gion (a), pourvû qu'on le fasse dans la vérité, dans le jugement, & dans la justice: Jurabis, vivit Dominus in véritate, & in judicio, & in justitia. Toutesois S. Chrysostome (b), Théophylacte, & quelques autres Anciens (c) ont crû que le jurement étoit absolument interdit aux Chrétiens, & qu'il n'avoit été toléré parmi les Juss, qu'à cause de la dureté de leur cœur. Mais le sentiment des Peres & des Théologiens, & la pratique de l'Eglise, nous apprennent que le serment & le jurement sont permis, pourvû qu'on ne jure que dans la nécessité, dans la vérité, dans la justice, & avec le respect convenable au nom de Dieu; c'est ainsi que le Concile de Constance l'a défini contre les Viclessis ses (d). On peut voir notre Commentaire sur S. Matthieu, Chap. V. \(\forall \). 24. Voyez aussi S. Augustin, Lib. 1. De Sermone Domini in Monte, c. 17. & Lib. de Mendacio, c. 15.

UT NON SUB JUDICIO DECIDATIS. Afin que vous ne soyez point condamnez. A la lettre: Que vous ne succombiez point sous le jugement. Le Texte Grec imprimé porte (e): Afin que vous ne tombiez point dans l'hypocrisse, ou dans le déguisement; mais plusieurs bons Manuscrits, comme l'Aléxandrin, quelques Imprimez, le Syriaque, l'Arabe, l'Ethiopien, l'ancienne Italique, sont conformes à la Vulgate: Que vous ne tombiez point sous le jugement, ou sous la condamnation: car le jugement est souvent mis pour la condamnation, comme on l'a remarqué plus d'une sois. On ne voit pas bien la liaison de ce qui précéde avec ceci, en suivant la Leçon commune du Grec: Ne jurez point du tout,.... assin que vous ne tombiez point du tout dans l'hypocrisse. Mais Grotius traduit: Asin que vous ne tombiez point dans le mensonge; & il montre que le Grec: Hypocrysis, a quelquesois cette signification (f). De cette sorte tout le passage fait un sens fort clair: mais la Traduction qui est suivic par la Vulgate, paroit la meilleure.

y. 13. Tristatur aliquis vestrûm? oret . &c. (g)

(d) Concil. Constan. sess. 8.

<sup>(</sup>a) Jerem. IV. 2. Vide & Deut. VI. 13.

<sup>(</sup>b) Chrysoft. & Theophyl.in Matth. v. 34.

<sup>(</sup>c) I've put eic immensor verlenn. Aili: I've put into upleiv wienn. Antiq. Ital. Ne injudiciem incidatis. Occumen. The improve, were the neuropour,

<sup>(</sup>f) Υπουρίσις pro mendacio. 1. Timoth.

1V. 2. Υπουρίνου Βιμ pro mentiri. Prov. XVI.

28. in verf. Sym. Υπουρίνως pro mendace.

Job. XXXIV. 30. Ε XXXVI. 13.

<sup>(</sup>g) Editio Sixti V. Tristatur autem aliquis vestrum? Oret aquo animo & psallat.
Grac. Kausani ne i vuiv; speeduxe due
Evnue ne Lamen.

SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. CH. V.

14. Infirmatur quis in vobis? Inducat \ ungentes eum oleo in nomine Domini.

14. Quelqu'un parmi vous est-il malade? Presbyteros Ecclessa, & orent super eum, | qu'il appelle les Prêtres de l'Eglise, & qu'ils prient sur lui, l'oignant d'huile au nom du Seigneur.

#### COMMENTAIRE.

Quelqu'un de vous est-il dans la tristesse? qu'il prie; est-il dans la joye? qu'il chante de saints cantiques. Au lieu de tomber dans l'accablement, dans le découragement lorsqu'il vous arrive quelque chose de fâcheux, recourez à la prière, répandez devant Dieu votre cœur, représentez-lui vos peines, implorez son assistance, remettez-lui le soin de ce qui vous regarde, & vous ressentirez du soulagement & de la consolation. Etesvous dans la joye & dans la prospérité? au lieu de vous livrer à des plaisirs & des divertissemens profanes, réjouissez-vous au Seigneur, chantez de saints cantiques, entretenez-vous dans une joie spirituelle, en considérant les grandeurs de Dieu, en relevant sa Majesté, en publiant ses louanges. Par ce moyen vous sanctifierez tous les états de la vie : soit que vous vous trouviez dans l'affliction, ou dans la prospérité. C'est dans cet esprit que l'Eglise a mis dans la bouche de ses Ministres & de ses enfans, les Pseaumes de David, où l'on rencontre des sentimens de piété. proportionnez à tous les besoins de la vie (4).

y. 14. Infirmatur quis in vobis? Inducat Presbyte-ROS. Quelqu'un parmi vous est-il malade? qu'il appelle les Prêtres de l'Eglife, &c. Les Interprétes Catholiques, anciens & modernes, entendent ce passage du Sacrement de l'Extrême Onction. Les Conciles de Florence (b), & de Trente (c), l'ont ainsi défini; l'Eglise dans la formule qu'elle employe en conférant ce Sacrement, le marque d'une manière expresse: Mon Dieu, qui avez parle par votre serviteur Jacque, & qui avez dit: Quelqu'un d'entre vous est-il malade, &c. Elle a condamné expressément les Armeniens, les Vaudois, les Albigeois, Viclef, & les nouveaux Protestans Calvinistes & Luthériens, qui ont osé nièr que cette Onction dont parle ici S. Jacque, soit un véritable Sacrement de la nouvelle Loi. Elle croit que l'onction que les Apôtres employoient du vivant de notre Seigneur, pour guérir les malades, & dont il est parlé dans saint Marc (d), étoit comme un prélude de ce Sacrement (e). On ne peux

<sup>(</sup>A) Vide, si placet, Basil. seu aliks proëmium | tum tantum acceptum à patribus, aut sigment ine Pfalmos.

<sup>(</sup>b) Concil. Florent. in Decreto unionis. (c) Trident. sefs. xiv. cap. i. St quis dixerti Extremam Ondienem non esse verè & proprie Saer amentum , à Christo Domino nostro institutum; Domino nostro apud Marsum quidem insinuatum. 👉 à Bento Jacobo Apostolo promulgatum , sed ri- 🖟 င်းမေ

tum bumanum, anathema fit,

<sup>(</sup>d) Marc. VI. 13. Ungebant olso multos aprotos, & Sanabant.

<sup>(</sup>e) Concil. Tredent. fest 14. cap. A Christe

donc contester cette vérité sans donner atteinte à un article de la Foi Catholique; & on ne peut excuser la présomption de Cajétan, qui, quoiqu'il accorde que l'Extrême Onction est un Sacrement de la nouvelle Loi, soutient que ce passage ne regarde que l'onction miraculeuse dont les Apôtres se servoient pour la guérison des malades, avant la Passion du Sauveur, & avant qu'ils eussent reçu le caractère du Sacerdoce. On voit le même sentiment dans Occuménius (4), & c'est celui de la plûpart des Commentateurs Protestans.

On ne peut pas nier que les Juiss n'employassent quelquesois des onctions pour le soulagement des malades; c'est un reméde tout naturel, fort efficace en bien des maladies. Les Orientaux sur tout usoient beaucoup d'Onctions. Ezéchiel (b): Je vous ai lavée du sang dont vous étiez converte, & je vous ai oinet d'huile. Le Samaritain dont parle l'Evangile (e), verse du vin & de l'huile dans les playes de l'homme qu'il trouva blessé sur le chemin de Jérico. Les Apôtres oignoient d'huile plusieurs malades (d) à qui ils rendoient la santé au nom de Jesus-Christ. Ligfoot (e) montre par des passages des Talmudes de Jérusalem & de Babylone, que ces onctions médecinales étoient fort communes parmi les Juiss, & que quelques - uns y mêloient des enchantemens pour les rendre plus efficaces. Je ne nierai pas même que quelquefois les Chrétiens ne se servissent d'onctions pour la même fin. Tertullien (f) raconte qu'un certain Chrétien nommé Proculus, guérit l'Empereur Sévére avec de l'huile dont il l'oignit. Innocent I. dit que les Laïques peuvent oindre eux-mêmes leurs malades avec de l'huile bénie (g).

Mais l'onction dont parle S. Jacque, est fort différente de tout cela. Car 1°. cet Apôtre ne dit pas simplement: Si quelqu'un est malade d'une maladie ordinaire, ou d'une infirmité dont on espère la guérison. Le terme Grec(h) signifie une maladie à la mort (i). D'où vient que dans l'Eglise on appelle quelquesois cette onction le Sacrement des mourans, & qu'on ne le donne qu'à ceux qui sont dangereusement malades (k). 2°. Tous les Prêtres n'avoient pas le don des guérisons; si donc S. Jacque avoit voulu simplement qu'on appliquât cette onction pour le rétablissement du malade, il auroit dit qu'on sit venir ceux des Prêtres qui ont le don

<sup>(</sup>A) Occumen, Τάτο ακή τὰ Κύρει ἐτι τοῖς
ἀνθρώπους συγανακροφορίου ὁι Απόσολοι ἐποίνις,
Αλειφοίες τὰς ἀνθειβέντας ἐλαίφ, ἢ ἰκλομοι. ...

<sup>(</sup>c) Execb. xvx. 9.

<sup>(</sup>d) Marc. VI. 13.

<sup>(</sup>e) Chronol. pag. 145.

<sup>(</sup>f) Tertull, ad Scapal. sap. 4i

<sup>(</sup>g) Innocent. I. Ep. ad Decent. & Concil Vormat. c. 72.

<sup>(</sup>b) તેન્દ્રાર્થ τι દે છે છે.

<sup>(</sup>i Vide Selden, de Syned, lib. 2, cap. 7. n. 11. Pag. 351. & n. 12, p. 361.

<sup>(</sup>k) Rituale Rom. Debet koe Sacramantum infirmis prateri, qui tam graviter laborant, uz mortis periculum imminere videacur.

de guérir les maladies, & non pas absolument qu'on fasse venir les Prêtres. 3°. Les onctions que faisoient les Prêtres, ou les Apôtres, ou les simples Fidéles, pour la guérison des malades, ne servoient pas à autre chose; & celle-ci sert à la rémission des péchez: Si in peccatis fuerit, remittentur ei. 4°. La guérison des malades par les onctions & par l'imposition des mains, étoit une chose accidentelle, & d'un usage passager, & qui ne produisoit pas nécessairement son esset. Celle-ci étoit ordinaire, permanente, & d'une essicacité sûre & infaillible, au moins quant à la rémission des péchez. 5°. Les miracles n'étoient destinez que pour la conversion des Insidéles, cette cérémonie étoit uniquement pour les Fldéles: ce n'etoit donc point une onction miraculeuse, pareille à celle dont il est parlé dans S. Marc, Chap. VI. 7. 13.

INDUCAT PRESBYTEROS. Qu'il appelle les Prêtres de l'Eglise. L'Evêque, ou les Prêtres, ou les uns & les autres ensemble, ou un seul Prêtre de l'Eglise. Il ajoute ce terme, de l'Eglise, pour montrer que ceci ne s'entend pas simplement des anciens, ou des vieillards (a), mais des Evêques, ou des Prêtres, qui sont à la tête de l'Eglise. Dans l'Orient on employe plusieurs Prêtres, & ordinairement le nombre de sept, pour administrer ce Sacrement. Dans l'Occident on se contente d'un Prêtre. On peut voir cette matière traitée plus au long dans les Controversisses, & dans ceux qui ont composé des Traitez des Sa-

cremens.

ORENT SUPER EUM, UNGENTES EUM OLEO. Qu'ils priens pour lui, l'oignant d'h vile, au nom du Seigneur; ou qu'ils prient pour lui; ou qu'ils prient en imposant les mains sur lui; ou enfin qu'ils prient en même tems qu'ils font sur lui les onctions de l'huile sainte. Les Ministres de l'Eglise dans l'administration de ce Sacrement, prient en faisant les onctions, en disant: Que le Seigneur par sa misericorde, & en vertu de cette onction, vous accorde le pardon des fautes que vous avez commises par le sens de l'ouie, ou du toucher, ou de la vuë, & ainsi des autres. Il y a encore dans les Rituels d'autres oraisons qui précédent, & qui suivent cette cérémonie. On oint les malades avec de Thuile d'olive, bénie par un Evêque; au moins c'est l'usage de l'Eglise d'Occident: mais dans l'Orient la bénédiction d'un Prêtre suffit. On donne ce Sacrement au nom du Seigneur, au nom de Jesus-Christ. par son autorité; le Prêtre agit non en son propre nom, mais comme Ministre du Seigneur, revêtu de son autorité, fondé sur sa parole & fur les promesses,

<sup>(6)</sup> Il Genalicate tels Spechunius & Bunnieles.

15. Et oratio sixei salvatie instrum, per le Seigneur le soulagera; & s'il a commis des péchez, ils lui teront remis.

#### COMMENTAIRE.

v. 15. Et oratio fidei salvabit infirmum (a). Laprière de la foi (auvera le mala le. La prière du Ministre accompagnée de la foi du malade; ou la foi & les priéres de l'un & de l'autre soulageront le malade, & lui procureront la guérison, si Dieu le juge à propos pour le salut de son ame (b), qui est l'objet de ce Sacrement, comme de tous les autres, Selden (c) propose sur cet endroit de S. Jacque, une conjecture fort singulière, que nous ne pouvons pas laisser passer, sans en faire au moins mention. Il dit premiérement, qu'il s'agit ici de malades à l'extrémité, de moribonds, ou même de morts, prêts à être mis dans le cercueil; & on ne peut douter après les preuves qu'il en donne, que les verbes Asthenein (d), & Camnein (e), ne se prennent souvent, le premier pour des malades accablez de maladies, & le second pour des morts : ainsi S. Jacque, selon lui, ne conseille pas ici d'appeller les Prêtres pour donner le Sacrement d'Extrême Onction, ni même pour donner une onction médecinale; mais seulement pour fermer les yeux aux malades après seur mort, ou pour les frotter d'huile ayant que de les mettre au cercuëil. Il montre par les Rabbins (f), que quand on vouloit fermer les yeux à un mourant, on lui couloit un peu d'huile entre les paupières; & à l'égard de l'onction & de l'embaumement des morts, la chose ne soussire aucune difficulté. On la voit dans ce que Joseph d'Arimathie & Nicodéme firent à l'égard de JEsus-Christ après sa mort (g); & par ce que JEsus-CHRIST dit à Marie sœur de Marthe, lorsqu'elle répandit du parfum sur ses pieds (h): Elle l'a fait pour prévenir ma sépulture.

S. Jacque veut donc, selon Selden, que si quelqu'un tombe si dangereusement malade, qu'on désespère de sa vie, on fasse venir les Anciens du
lieu, ou ceux de sa famille, assin qu'ils lui ferment les yeux, ou qu'ils l'embaument après sa mort. Il promet que leur prière sauvera & guérira le malade, ou même ressucitera le mort, que Dieu lui pardonnera ses péchez
s'il en a encore à expier. Le Texte de S. Jacque se peut traduire ainsi à la
lettre: Quelqu'un d'entre vous est-il tombé dangereusement malade, qu'il appelle les Anciens de l'assemblée, ou de l'Eglise, & qu'ils prient pour lui

<sup>(</sup>e) Idem pag. 365. Homer. Iliad. Y.
Antiq. Ital. Oratio in fide falvabit laborantem,
for sufficient illum Dominus.

(b) Vide Grot. Eft. Cornel. Vide 2. Cor. XII. 9.

Timoth: V. 25. 1. Timoth. IV. 20.

(c) Selden. l. 2. de Synedr. cap. 8. n. II. I. IJ.

[d] Idem log. eit. pag. 361. 355, 356.

31

après l'avoir frotté d'huile au nom du Seigneur (a), & la prière de la foi sauvera le moribond, ou le mort, & le Seigneur le resuscitera; & s'il est dans le péché, il lui sera remis. Cette expression: Le Seigneur le resuscitera, se peut prendre ou à la rigueur pour la résurrection d'un mort; pouvoir que Jesus-Christ avoit expressément donne à ses Disciples: Mortuos suscitate (b); ou simplement pour la guérison d'un homme qui se meurt.

Il est aisé de voir que cet Auteur n'a inventé une explication si violente de ce passage, & si éloignée de l'idée commune qu'en ont eu tous ceux qui l'ont lû & expliqué jusqu'aujourd'hui, que pour s'empêchér d'y reconnoître le Sacrement d'Extrême Onction, que les Eglises Grecques & Latines y ont toujours reconnu. Il ne veut pas que les Prêtres de l'Eglise marquent des personnes constituées en dignité dans l'Eglise; mais de simples anciens, quels qu'ils soient, ayant caractère ou non; quoique les termes mêmes crient en quelque sorte, & déposent contre lui. Enfin qui a jamais oui dire que dans l'Eglise Chrétienne il y ait eu un reméde commun, ordinaire, certain, pour guérir les malades qui sont à l'extrémité, en les frottant d'huile, ou même pour les ressusciter par le même reméde après leur mort? A -t'on jamais oui parler que l'on ait fait venir en solemnité les Prêtres de l'Eglise, ou it l'on veut les anciens du lieu, pour fermer les yeux aux mourans, ou pour embaumer leur corps après leur décès? Je crois que cette pensée n'est jamais venue qu'à M. Selden.

ET SI IN PECCATIS SIT REMITTENTUR EI. Et s'il a commis des péchez, ils lui seront remis; c'est le principal esset du Sacrement d'Extrême-Onction. Souvent Dieu, sur-tout en ce tems-là, punissoit les péchez, ou les négligences des Fidéles, par des maladies qu'il leur envoyoit. Si c'est pour une cause pareille que Dieu les a frappez de maladie, la vertu du Sacrement leur méritera le pardon, & en conséquence la guérison de leur instinuité (c). Le Concile de Trente (d) dit que ce Sacrement remet les sautes qui ne sont pas encore expices, & les resset des péchez: Delitta si qua sint adhuc explanda, ac peccati reliquias, abstergit. Ces testes de péchez, sont ou des péchez véniels, ou même, des péchez mortels cachez & inconnus, ou la peine des péchez qui ressent à expier, ou les inclinations vitienses, qui sont des suites des fautes passées. Le Sacrement nous sortisse contre ces mauvais penchans, sou nous nettoye de ces fautes.

<sup>(</sup>a) Kai i lizal d' aiseus ed et a raurora, (b) Matth. x. 8.

100 e 100 e

### COMMENTAIRE LITTERAL

16. Conficemini ergo alterutrum pecsalvemini: multum enim valet depreçatio justi assidua.

16. Confessez donc vos fautes l'un à l'auvata vestra. & orate pro invicem nt tre, & priez les uns pour les autres, afin que vous soyez sauvez; car la constante priére du juste peut beaucoup.

#### COMMENTAIRE.

v: 16. Confitemini ergo (4) alterutrum peccata VESTRA. Confessez donc vos fautes l'un à l'autre, si vous souhaitez que vos freres s'employent pour vous en obtenir le pardon, & que les Miniftres du Seigneur vous en accordent l'absolution, suivant le pouvoir qui leur en a été donné (b); enfin si vous voulez que vos freres vous pardonnent les fautes que vous avez commises contre eux, confessez vos péchez les uns aux autres ; avouez vos fautes devant l'Eglise, si elles sont publiques; demandez pardon à vos freres, si vous les avez offensez (c); enfin fivous ètes tombez dans quelque faute fecrete, confessez-la secrettement au Ministre de l'Eglise, afin qu'il vous en donne l'absolution. Il est Juge, il a reçu de Dieu se pouvoir de lier & de désier; il ne peut exercer ni l'un, ni l'autre de ces pouvoirs, si vous ne lui faites une confession distincte de vos péchez ; il est medecin de vos ames, il doit y apporter les femedes convenables; & comment le sera-t'il, si vous ne lui faites connoître par une confession sincère, toutes vos playes & vos infirmitez spirituelles (d)? Confessez donc vos pechez les uns aux autres,

OR'ATE PRO INVICEM, UT SALVEMINI; MULTUM ENIM VALET ORATIO JUSTI. Priez les uns pour les autres, afin que vous sorez sauvez; car la constante prière du juste peut beaucoup. Cela peut avoir rapport à ce qui précede; loit que vous soyez accablez de maladies corporelles, ou que vous soyez tombez dans le péché, intéressez l'Eglise & les serviteurs de Dieu, à priet pour vous; c'est un moyen efficace pour vous mériter le pardon & les secours dont vous avez besoin. Ou en le prenant dans un sens absolu, & comme un nouvel avis que saint Jacque donne aux Fidéles: Priezles uns pour les autres, afin que vous arriviez au salut; vous avez besoin du secours de vos freres pour obtenir le pardon de vos péchez, pour persévérer dans la justice. Que les Prêtres & les Ministres du Seigneur, prient pour leur troupeau; que les simples Fidéles prient pour leurs Pasteurs; que les justes prient pour la converson des pécheurs, & pour obtenir la persévérance à ceux qui sont dans la bonne voye. Dieu écoute volontiers les prières que la charité forme dans

eis, Gco

<sup>(</sup>a) Le Grec ne lit pas ergy. E'gou-doyaest | xx123. Querum remiserieis peccata remistuntur க்லங்லமு 6 கிறகரி முவங். Sed addunt in Steph.

<sup>(</sup>c) Vide Bed. Est. Grot. Cornel. 1. 1. a. Syr. Alexand. Col. & alii nonnulli. (d) Vide Aleuin. Ep. 26. Concil. Senon. deeret. (b) Matth. XVI. 19. Quedenmque ligaveris su- 10. Hugo Victor. lib. 2. de Sacram. parte 14.6. 8. ger terram, erit ligatum & in colis, &c. Joan. Bonav. Alenf. Alii plurime.

17. Elias homo erat similis nobis pasfibilis: & oratione oravit ut non plueret super terram, & non pluit annos tres, & menses, sex.

17. Elie étoit un homme sujet comme nous à toutes les misères de la vie; & cependant ayant prié Dieu avec grande ferveur qu'il ne plût point; il cessa de pleuvoir sur la terre durant trois ans & demi.

N 24

#### COMMENTAIRE.

nos cœurs, & que son Esprit nous inspire pour nos freres.

La prière constante du juste peut beaucoup. On peut traduire le Grec (a) par: La prière efficace, ardente, active, constante, du juste, est prèspuisante. L'Ecriture est pleine d'exemples qui prouvent l'efficacité de la prière; elle a désarmé la colère de Dieu, prête à exterminer un peuple entier; elle a obtenu de Dieu des miracles qui séront l'étonnement de rous les siécles : elle a mérité des faveurs extraordinaires à ceux entilles ont offertes au Seigneur, & à ceux pour qui ils les ont offertes. La priété est la seule voye qui nous soit ouverte pour obtenir les graces & les secours du Ciel, tant pour nous, que pour nos freres; c'est par elle que nous entretenons un commerce continuel avecle Ciel, en y envoyant nos louanges, nos adorations; nos actions de graces, notre repentir; nos demandes, pour en recevoir les lumières, les confolations, les fecours, dont nous avons besoin. Pour se faire écouter, la prière doit être humble, servente & constante; elle doit partir d'un cœur droit & juste; ou du moins qui aspire à ces bonnes dispositions: Oratio justi assidua. Dieu n'écoute point les pécheurs qui le prient sans chafité; lans forveur : sans attention, sans amour pour la justice, & qui ne déstrent pas sincèrement revenir à Dieu, dont ils ont encouru la difgrace.

A. 17. ELIAS HOMO ERAT. Elie étoit un homme sujet comme nous à toutes les miseres de la vie. Pour prouver la sorce & l'efficacité de la prière, il apporte l'exemple d'Elie, qui par sa prière tint le Ciel sermé pendant trois ans & démi, & qui par sa prière l'ouvrit, lorsqu'il étul qu'ille salloir, pour manisester la gloire & la puissance du Soigheur. E'histoire en estraçontée dans le troisième Livre des Rois (v). Achab Roi de Juda, s'étant livre à toutes ses insquitez de ses prédécesseurs, y en ajouta de nouvelles en épousant Jézabel, sille d'Itobaal Roi de Tyr. Cette Princesse l'engagea dans le culte de ses Dieux; Achab batir un Temple à Baal, dans la ville de Salvarie, & y exerça trautement l'idolâtrie. Elie pousse par l'Esprit de Dieux alla troisver ce Prince, & l'uliquit. Vive le Seigneur, en la présence daquel je suit, s'il tombe mi pluje, ne rosées pendant gneur, en la présence daquel je suit, s'il tombe mi pluje, ne rosées pendant

<sup>(</sup>e) Mond ionale Singue despruttere. (b) Joan. 1x. 31.

Antiq. Vulg. Multum potest pericio jaglisfrequent. [ (c] 3. Rog. XVII. XVIII. (c) 1.

18. Et rursum oravit : & cœlum defunny.

19. Fratres mei, si quis ex vobisercum,

18. Et ayant prié de nouveau, le cies dit pluviam, & terra dedit fructum donna de la pluye, & la terre produisit son fr uit.

19. Mes freres, si l'un d'entre vous s'é-? raverit à veritate, & converterit quis gare du chemin de la vérité; & que quelqu'un' l'y fasse rentrer.

## 25/25 For C.O. M.M. F.N.T. A.I.R.E. ....

ces années, si ce n'est lorsque je le commanderai. Aptès quoi Dieului dit do se retirer, & de se çacher dans un vallon au-delà du Jourdain : delà il se gransporta dans la ville, de Sarepta.

Au bout de trois ans le Seigneur lui dit : Allez vous montrer à Achab, afin que je répande de la pluye sur la terre. Il y alla, & Achab lui dit .: Etes-vous celui qui troublez Israel? Ce n'est point moi qui trouble Ifraël, répondit Elie; c'est vous, & la maison de votre pere, qui avez quité le Seigneur, pour suivre Baal; mais assemblez sur le mont Carmel ses Prophétes de Baal, & tout Israel. Le Roi y vint avec ses saux Prophétes, & tout son peuple; Elie y montra la vanité des Idoles, en défiant les Ministres, de Baal, de faire descendre le seu du Ciel sur leurs sacrifices, comme il le fit descendre sur les siens. Après avoir vengé le Scigneur par la mort des faux Prophétes, il dit au Roi & au peuple de s'en retourner promtement, parce que la pluye étoit prête à tomber avec abondance; il n'y avoit aucune apparence de cela dans l'air. Elie se prosterra, mit sa têre entre ses genoux, pria le Seigneur, & la pluye suivit peu après. L'Apôtre S. Jacque dit que ce Prophéte avoit fermé le Ciel par sa prière, & qu'il ne plut pas pendant trois ans & demi. Ces deux circonstances ne sont pas marquées expressément dans l'Ecriture; mais il les avoit apprises par révélation, ou par la tradition de ses Peres (a); Les Prophétes ne faifoient point leurs miracles par leur propre autorité, comme les faisoit JESUS-CERIST notre Sauveur, mais ils les obtenoient par leurs prières (b).

V. 19. SI QUIS EX VOBIS ERRAVERIT. Si quelqu'un de vous s'é are du chemin de la vérité, & que quelqu'un l'y fasse rentrer. 7.20. Il sauvera son ame de la mort, & couvrira la multitude des péchez. On peut s'égarer du chemin de la vérité, ou en tombant dans quelque erreur contre la foi, ou dans quelque dérèglement contre les mœurs. Si quelqu'un s'égare de l'une ou de l'autre manière, & que son frere par ses instructions, par ses bons avis, ou par ses corrections prudentes & cha-

<sup>(</sup>a) Grot. Gatak. (b) Estius bis.

SUR L'EPITRE DE S. JACQUE. Ch. V.

20. Qu'il sache que celui qui convertira un pécheur, & le retirera de son égarement. salvabit animam ejus à morte, & ope- sauvera son ame de la mort, & couvrira la multitude des péchez.

20. Scire debet, quoniam qui convertifecerit peccatorem ab errore via [ua, ] nit multitudinem peccatorum.

### COMMENTAIRE.

mables, le tire de son erreur, ou de ses égaremens, il acquiert devant Dieu un grand mérite, puisqu'il a sauvé l'ame de son frere, qu'il l'a tiré du danger, & qu'il a été l'occasion de son retour à Dieu, & du

pardon de ses péchez, qu'il a mérité par sa pénitence (a).

Autrement, celui qui exerce comme il faut l'instruction & la correction fraternelle, mérite que Dieu lui accorde le pardon de ses propres péchez, & la salut de son ame; il se sauve soi-même en travaillant au salut des autres (b). Le Grec imprimé (c) est très-savorable à ce sentiment, & ceux qui le suivent (d), lisent le Latin: Salvabit animam suam à morte, & operiet multitudinem peccatorum suorum. Mais la première explication paroît la plus littérale.

# Fin de l'Epître de saint Jasque.

(a) Vide Est. Grot. Gatak. Pisc. Drus. alios. (b) 1. Timoth. 1v. 16. Attende sibi & doffrina. Justa in illis, Hoc enum faciens, 👉 teipsum salvum fácies, & eos qui te audiunt.

(6) O' Parspellas apaplantes on mains of dute, roben tuxlus on Sarate, and xanife Thiroc duaplies. Quidam legunt fuxlu aurë Steph. S. e. a. Alex. Baroc. Barber. 2. Colon. Pulg: Syr. Æth. Copht. Codices Latini | cap. 8.

alii legunt aulmam ejus; alii: Animam fuam Italica vers. Antiq. Salvat animam de morse fua, & eperiet multitudinem peccati. Alii peccatorum suorum. Alli: Peccatorum ejas. Vide Bed. Eft. Cornel bic.

(d) Vide Bedam, Hug. Carthus. Gloß. Joan. VIII. Ep. 38. Vide & D. Thom. Titelm. Cornel. à Lapid. Fevardent. Vorst. Ham. Vide Est. 🛧 Origen. bemil. 2. in Levit. Caffian. Collat. 104

