# LE LIVRE DE LÀ SAGESSE

#### INTRODUCTION

1º Le titre. — Dans la Vulgate, Liber Sapientiæ; d'après les Septante, Σοφία Σαλωμώντος, Sagesse de Salomon. Le syriaque et l'arabe paraphrasent ces noms: « La grande Sagesse de Salomon, » et : « Livre de la Sagesse de Salomon, fils de David, qui régna sur les enfants d'Israël. » Les Pères grecs nomment quelquefois ce livre, comme les Proverbes: ἡ πανάρετος σοφία, la sagesse qui procure toutes les vertus; ou bien: ἡ θεῖα σοφία, la divine sagesse. Ces différentes dénominations expriment très bien la pensée dominante de l'écrit, qui traite, en effet,

de la sagesse, de son origine et de ses effets.

2º La canonicité. - Le livre de la Sagesse ne fait point partie de la Bible hébraïque; il est donc deutérocanonique i. Mais il n'est pas douteux qu'il n'ait été admis depuis longtemps dans la synagogue comme une portion intégrante des saintes Écritures, puisqu'il est contenu dans la Bible des LXX, destinée aux Juifs dits Hellénistes. Les écrivains du Nouveau Testament ne le citent pas d'une manière directe; mais ils y font souvent et clairement allusion, et c'est là un argument très sérieux en faveur de son autorité divine, car il est bien évident que les apôtres n'auraient pas traité avec tant d'honneur un livre profane et apocryphe?. Les Églises, soit grecque, soit latine, n'ont jamais hésité sur ce point, ainsi qu'il résulte des témoignages des Pères et des Conciles. Déjà le pape saint Clément, dans sa première lettre aux Corinthiens, xxvII, citait deux passages de la Sagesse (XI, 22, et XII, 12). Saint Irénée, saint Hippolyte, Clément d'Alexandrie, Origène, Tertullien, saint Cyprien, Lactance, saint Hilaire de Poitiers, saint Jérôme, etc., lui attribuent entièrement l'autorité d'un livre inspiré, et regardent son auteur comme un « prophète ». « Cum veneratione divinæ auctoritatis, » disait saint Augustin, résumant toute la tradition3.

C'est absolument à tort que, de nos jours, on a attaqué la canonicité et l'inspiration, en prétendant trouver dans le livre de la Sagesse des erreurs historiques ou philosophiques, des légendes sans portée et les systèmes de Platon ou de l'école d'Alexandrie. Ces fausses assertions tombent d'elles-mêmes devant l'examen

attentif et impartial des textes incriminés 4.

<sup>1</sup> Voyez le tome I, p. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Plusieurs rationalistes admettent la force de ce raisonnement. Comp. vIII, 5 et ss., et Joan. I, 1; IX, 1, et Joan. I, 3; XVI, 5 et ss., et Joan. III, 14·15; XI, 16, et Rom. I, 21; XV, 7, et Rom. IX, 21; XII, 20·21, et Rom. IX, 22·23; III, 8, et I Cor. VI, 2; IX, 15, et II Cor. V, 4; V, 18·20, et Epb. VI, 13·17; III, 18, et I Thess. IV, 13;

vII, 25, et Jac. III, 15; III, 5-7, et I Petr. I, 6-7; VII, 26, et Hebr. I, 3; VII, 22-24, et Hebr. IV, 12-13. Etc.

<sup>3</sup> De Prædestinat. Sanct., I, 14.

<sup>4</sup> Voyez Cornely, Introductio specialis in didacticos et propheticos V. T. libros, Paris, 1887, p. 232-237.

3º L'auteur et l'époque de la composition. — En accolant le nom de Salomon au titre du livre, les LXX, le syriaque et l'arabe n'ont nullement voulu attribuer sa composition à ce prince. Le traducteur syrien a fait des réserves formelles sur ce point, niant ouvertement que Salomon soit l'auteur réel. C'est donc là un pseudonyme, mais manifeste, « transparent, » qui ne voulait tromper personne, et auquel bien peu se sont laissé prendre dans l'antiquité même 1. Saint Irénée, Origène, saint Jérôme et saint Augustin sont aussi nets que possible à ce sujet : « Non... esse ipsius (Salomonis) non dubitant doctiores, » dit expressément ce dernier Père 2. Et ailleurs 3 : « Salomonis libri tres : Proverbiorum, Cantica canticorum et Ecclesiastes; nam illi duo libri..., Sapientia... et Ecclesiasticus, de quadam similitudine Salomonis esse dicuntur. » C'est donc, tout le monde en convient, dans un sens très large que, parfois, les Conciles tenus en Occident et les documents pontificaux mentionnent einq livres de Salomon (les Proverbes, le Cantique, l'Ecclésiaste, la Sagesse et l'Ecclésiastique): simple formule d'abréviation, basée sur une coutume très ancienne, mais qui ne veut rien définir sur la question d'auteur.

La dernière ligne de saint Augustin que nous venons de citer indique le motif pour lequel l'écrivain sacré, à jamais inconnu, auquel nous devons le livre de la Sagesse, a probablement placé lui-même le nom de Salomon en tête de son œuvre : il voulait montrer ainsi qu'il allait traiter un sujet digne du roi renommé entre tous par sa sagesse, et analogue à ceux qui avaient en réalité servi de thème à Salomon dans ses écrits authentiques 4. Ne pourrait-on pas aller plus loin et penser, avec des exégètes de renom 5, que l'auteur aurait mis à profit des notes laissées par le grand roi, de sorte que Salomon aurait eu une part réelle dans la composition du livre? Le fait n'est pas impossible en soi, et il expliquerait le double courant qui s'est formé dès le temps des Pères sur ce point délicat; mais ce n'est malheureusement qu'une conjecture sans fonde-

ment solide.

C'est aussi en vertu de simples hypothèses, mais certainement erronées, que l'on a attribué, dans les temps anciens ou modernes, le livre de la Sagesse tantôt à Jésus, fils de Sirach, auteur de l'Ecclésiastique<sup>6</sup>, tantôt au célèbre théosophe juif Philon<sup>7</sup>, tantôt à Zorobabel revenu de Babylone, tantôt à quelques chrétiens,

notamment à Apollos.

A défaut d'une tradition certaine, on peut du moins présenter quelques arguments intrinsèques, qui aboutissent à une conclusion très sérieuse et assez généralement admise aujourd'hui. Ils sont tirés du style et du genre littéraire du livre. Sous ce rapport, la Sagesse offre deux particularités, contradictoires en apparence, mais qui se concilient parfaitement. D'une part, on y remarque souvent un coloris hébraïque très prononcé (locutions empruntées à l'hébreu s, parallélisme des membres construction des phrases parfois un peu lourde, etc.). D'autre part, comme l'affirmait à bon droit saint Jérôme, « ipse stylus græcam

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Néanmoins quelques écrivains de marque, tels que Clément d'Alexandrie, Tertuillen, saint Cyprien, etc., ont regardé Salomon comme le véritable auteur.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De civit. Det, xvII, 20. <sup>3</sup> De doct, christ., II, 8.

<sup>4</sup> C'est pour cela qu'il le met quelquefois en scène et le fait parler directement. Cf. VII, 1-21; VIII, 10 et ss.; IX, 7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Entre autres Bonfrère, Bellarmin, Lorin, Cornelius a Lap., Haneberg, Cornely. Voyez codernier, l. c., p. 224 et ss.

<sup>6</sup> Saint Augustin, De doctr. christ., II, 8, qui abandonna plus tard ce sentiment. Cf. Retract., II, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> a Nonnulli scriptorum veterum p soutenaient délà cette opinion au temps de saint Jérôme. Sur sa fausseté, voyez le *Man. bibl.*, t. II, n. 868. Les ressemblances entre les théories de Philon et le livre de la Sagesse sont purement superficielles.

<sup>8</sup> Cf. I, 1: qui judicatis terram, in bonitate, in simplicitate cordis; II, 9: hec est pars nostra; II, 15: immutate... vie ejus; IV, 15, etc. 9 Cf. I, 1; II, 1-6; VII, 17-21; XI, 9-10, etc.

eloquentiam redolet, » à un degré vraiment inoui dans tout le reste de la Bible des Septante (emploi fréquent d'expressions très classiques, et spécialement de mots composés; assonances, allitérations et autres jeux de mots qui supposent une connaissance assez approfondie du grec ; familiarité avec les coutumes 2 et les théories grecques 3). Cet écrit est donc « remarquable au point de vue littéraire ». Mais tout s'explique aisément, si l'on admet qu'il a été composé, pour ses coreligionnaires d'Égypte, par un Juif d'Alexandrie, très au courant de la langue et des choses helléniques, et qui connaissait également à fond, sinon l'hébreu, du moins la traduction de la Bible par les Septante, toute parsemée d'hébraïsmes. De là le double coloris de son style 4.

Relativement à l'époque de la composition, la seule chose qu'on puisse affirmer avec certitude, c'est que le livre est notablement antérieur au christianisme, et postérieur aux Septante, attendu qu'il cite leur version à plusieurs reprises . Il fait allusion à d'assez rudes épreuves par lesquelles passaient alors les Juifs (cf. vi, 5; xii, 2; xv, 14): circonstance qui peut convenir au règne soit de Ptolémée Philopator (222-205 av. J.-C.), soit de Ptolémée Physcon (145-117

. av. J.-C.).

4º Le sujet, le but, la division. — Ce livre est au fond un long discours, une sorte de manifeste adressé aux Juis et aux païens contemporains, asin d'opposer aux faux principes et à la conduite mauvaise que suggère la sagesse humaine la perfection de la foi et de la vie, telle que la recommande la vraie sagesse. Mais ce sont les Juis d'Égypte qu'il a plus particulièrement en vue, et cela dans un triple but: 1º pour les consoler et les encourager au milieu des souffrances qu'ils enduraient de la part de leurs ennemis; 2º pour attaquer ceux d'entre eux qui avaient lachement apostasié, et qui ne craignaient pas de persécuter leurs frères, de concert avec les païens; 3º pour attaquer aussi le paganisme lui-même et en démontrer l'ignominie et la folie.

La division est très nette. Deux parties: la première, générale et théorique (chap. 1-1x), considère la sagesse dans son essence et ses heureux effets; la seconde, plus spéciale et historique (chap. x-xix), envisage les œuvres admirables de la sagesse dans un certain nombre d'événements de l'histoire des Hébreux. Deux sections dans la première partie: 1º la sagesse, source de vrai bonheur et d'immortalité, 1, 1-v, 24; 2º la sagesse, guide très sûr de la vie humaine, vi, 1-ix, 19. Trois sections dans la seconde partie: 1º puissance de la sagesse soit pour sauver, soit pour châtier, x, 1-xii, 27; 2º la sagesse démontre que l'idolâtrie est une folie criminelle, xiii, 1-xiv, 31; 3º contraste entre les païens et les adorateurs de Jéhovah, xv, 1-xix, 22°.

5º L'importance du livre de la Sagesse est reconnue par ceux-la même qui le traitent comme un écrit apocryphe. Elle consiste surtout en ce qu' « il nous conduit au seuil du christianisme » par les idées qu'il exprime, et par le langage dont il se sert pour les exprimer. Et parmi ces idées, la principale est celle qui concerne l'origine et la nature de la Sagesse, cette divine hypostase, qui se con-

<sup>1 1, 1 :</sup> ἀγαπήσωτε..., φρονήσατε... εν άγαθότητι καὶ εν ἀπλότητι... ζητήσατε. 1, 2 : πειράζουσιν... ἀπιστοθσιν. 1, 4 : οδς... καὶ θροθς. Βια.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. 1, 14; IV, 2, 3; VII, 22; X, 12; XI, 17; XIX, 20, etc., dans le texte grec.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. 1, 16; 11, 2-3; v, 10; viii, 5-9; xii, 3-8,

Ce style est loin a d'être toujours égal : très élevé et sublime dans quelques parties, comme

dans le portrait de l'épicurien (11), dans le tableau du jugement dernier (v, 15-24), dans la description de la sagesse (vII, 26-vIII, 1), incisif et mordant dans la peinture des idoles (XIII, 11-19), il est diffus et surchargé d'épithètes. dans d'autres passages. » Man. bibl., t. II, n. 868:

tans d'autres passages." Man. a.o., t. 11, 11. 303.

5 Cf. 11, 12, et Is. 111, 10; xv, 10, et Is. XLIV;

<sup>20,</sup> etc.

6 Pour les détails de l'analyse, voyez le commentaire, et notre Biblia sacra, p. 714-729.

fond avec le Logos du Nouveau Testament <sup>1</sup>. Rien de plus net et de plus saisissant; aussi saint Jean et saint Paul emploient-ils une phraséologie analogue pour décrire les attributs de Notre-Seigneur Jésus-Christ en tant que Verbe incarné, Fils du Père. D'autres dogmes sont encore enseignés clairement dans ces pages, spécialement ceux de l'immortalité de l'âme et du jugement dernier <sup>2</sup>. Elles occupent donc réellement une place d'honneur dans l'histoire de la Préparation évangélique.

6º Commentateurs catholiques. — Lorin, Cornelius a Lapide, Jansénius de Gand (Annotationes in librum Sapientiæ), Bossuet, Calmet. De nos jours, Gutberlet, das Buch der Weisheit übersetzt und erklært (Munster, 1874), et Lesêtre,

le Livre de la Sagesse (Paris, 1880)<sup>3</sup>.

légèrement retouchée par saint Jérôme. Elle est assez conforme à l'original grec. Elle contient un grand nombre d'expressions populaires, et le style est souvent peu soigné, ce qui jette parfois de l'obscurité sur la pensée.

<sup>1</sup> Voyez le Man. bibl., t. II, n. 874.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. n, 23; nr, 1 et ss.; iv, 2, 7 et ss.; v, 1 et ss.; vin, 17; xv, 3, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> La Vulgate ne fait guere que reproduire, pour ce livre, la traduction de l'ancienne Itala,

# LA SAGESSE

#### CHAPITRE I

- 1. Aimez la justice, vous qui jugez la terre. Ayez du Seigneur des sentiments dignes de lui, et cherchez-le dans la simplicité du cœur;
- 2. car ceux qui ne le tentent pas le trouvent, et il se manifeste à ceux qui ont confiance en lui.
- 3. Car les pensées perverses séparent, de Dieu, et sa puissance convainc de folie ceux qui la mettent à l'épreuve.
  - 4. Aussi la sagesse n'entrera-t-elle
- 1. Diligite justitiam, qui judicatis terram. Sentite de Domino in bonitate, et in simplicitate cordis quærite illum;
- 2. quoniam invenitur ab his qui non tentant illum, apparet autem eis qui fidem habent in illum.
- 3. Perversæ enim cogitationes separant a Deo; probata autem virtus corripit insipientes.
  - 4. Quoniam in malevolam animam

PREMIÈRE PARTIE, DIDACTIQUE

La Sagesse considérée dans sa nature et dans ses heureux effets. I, 1 — IX, 19.

SECTION I. — LA SAGESSE, SCIENCE DE VRAI BONHEUR ET D'IMMORTALITE. I, 1 — V, 24.

§ I. — Les conditions nécessaires pour acquérir la Sagesse. I, 1-12.

 $1^{\circ}$  Première condition : la rectitude du cœur. I, 1-5.

CHAP. I. - 1-2. Pas de sagesse sans la connaissance de Dieu et sans un cœur droit. -Diligite justitiam : ici, la justice dans le sens large, c.-à-d. « l'intégrité morale », la parfaite obéissance à la loi et aux volontés de Dieu, ou encore la sagesse pratique. Ces premiers mots du livre en contiennent donc un résumé assez exact. · Qui judicatis... Formule qui désigne directement les rois et leurs ministres, dont l'une des principales fonctions est de rendre la justice. Cf. vi, 2 et ss.; ix, 7; Ps. ii, 10, etc. En s'adressant tout d'abord à cette haute catégorie d'auditeurs, l'auteur se proposait de donner plus de poids aux vérités qu'il va prêcher ; mais il n'exclut point les autres hommes, car la portée de son enseignement est universelle. - Sentite... in bonitate. Ayez de nobles sentiments au sujet de Dieu. Selon d'autres : Que votre souvenir de Dieu soit accompagné d'une vie sainte et parfaite. Le contexte paraît favoriser cette seconde interprétation. - In simplicitate cordis. Hebraïsme. Avec un cœur droit, par opposition au cœur

double et faux que mentionnent fréquemment les saints Livres. Cf. Ps. x1, 3; Jac. I, 8, etc. — Quærité illum. Chercher Dieu : la plus belle de toutes les occupations de l'homme, mais pour laquelle le secours de Dieu lui-même est absolument nécessaire, comme dit Origène. — Qui non tentant. « On tente Dieu de différentes manières, mais particulièrement en doutant de sa puissance et de sa bonté (Deut. xxxIII, 8, etc.), ou en menant une vie impie (Deut. vi, 16; Act. v, 9). » Il s'agit surtout ici de ce dernier mode, par opposition à « in bonitate » du vers. 1. — Apparet... ets qui fidem... Le grec exprime la même pensée en termes négatifs : Il se manifeste à ceux qui ne se défient pas de lui.

3-5. Idée semblable à celle des vers. 1-2, mais plus developpée. — Perversæ enim... Vers. 3, la perversité morale crée une séparation entre Dieu et les hommes. - Cogitationes. Dans le grec : λογισμοί, des raisonnements. Nous aurons bientôt, 11, 1-20, un frappant exemple de ces raisonnements pervers. — Probata... virtus. La puissance divine, lorsqu'on la tente et qu'on la met à l'épreuve, se venge en châtiant les impies (corripit...). Insipientes est pris au figuré, comme en cent autres endroits de la Bible, pour marquer la folie morale du péché. - Quoniam... Vers. 4, incompatibilité absolue entre la sagesse et le péché. - Malevolam. Le grec κακότεγνος est très expressif; littéralement : qui fabrique le mal, - Non introibit..., nec habitabit. Il y a gradation ascendante : pénétrer d'abord simplement dans un lieu, puis s'y fixer. - Subdito pec

non introibit sapientia, nec habitabit in corpore subdito peccatis.

5. Spiritus enim sanctus disciplinæ effugiet fictum, et auferet se a cogitationibus quæ sunt sine intellectu, et corripietur a superveniente iniquitate:

6. Benignus est enim spiritus sapientiæ; et non liberabit maledicum a labiis suis; quoniam renum illius testis est Deus, et cordis illius scrutator est verus, et linguæ ejus auditor.

7. Quoniam spiritus Domini replevit orbem terrarum; et hoc quod continet omnia, scientiam habet vocis.

8. Propter hoc qui loquitur iniqua non potest latere, nec præteriet illum corri-

piens judicium.

9. In cogitationibus enim impii interrogatio erit; sermenum autem illius auditio ad Deum veniet, ad correptionem iniquitatum illius.

10. Quoniam auris zeli audit omnia, et tumultus murmurationum non abs-

condetur.

pas dans une âme maligne, et elle n'habitera pas dans un corps assujetti au péché.

5. Car le saint Esprit de sagesse fuit le déguisement, et s'éloigne des pensées qui sont sans intelligence, et l'iniquité

survenant le bannit.

6. Car l'esprit de sagesse est plein de bonté; cependant il ne laissera pas impunies les lèvres du médisant, car Dieu sonde ses reins, pénètre jusqu'au fond de son cœur, et entend les paroles de sa

7. Car l'Esprit du Seigneur remplit l'univers; et comme il contient tout, il

connaît tout ce qui se dit.

8. C'est pourquoi celui qui profère des paroles impies ne peut se cacher, et il n'echappera point au jugement qui châtie.

9. Car l'impie sera interrogé sur ses pensées; et ses discours irent jusqu'à Dieu, qui les entendra pour le punir de ses iniquités.

10. Car l'oreille jalouse entend tout, et le tumulte des murmures ne lui sera point caché.

catis. D'après le texte original, vendu au péché. Saint Paul emploie aussi ce mot énergique, I Cor. VII, 14. - Spiritus enim sanctus ... Vers. 5, motif de cette incompatibilité. Dans le grec : un saint Esprit d'instruction. L'Esprit de Dieu, qui instruit et forme les hommes, souvent au moyen de corrections bienfaisantes. - Fictum est pour α fictionem », la tromperie, la fraude (δόλον). - Auferet se. Langage energique. Cet Esprit divin abandonne immédiatement les hommes pervers et corrompus (sine intellectu est une litote. évidente). - Corriptetur. Humilié par l'arrivée du péché, il se retire.

2º Seconde condition : la rectitude et l'honne-

teté du langage. I, 6.11.

6-11. La Sagesse abhorre les paroles mauvaises, qui sont l'indice d'un cœur gâté. - Benignus. Φιλάνθρωπον, almant les hommes. Spiritus sapientiæ. Le grec emploie une locution : remarquable: Πνεύμα σοφία, l'Esprit sagesse. - Non liberabit maledicum, Plutôt; le blasphémateur (βλάσφημον), dont le crime est si outrageant pour Dieu. - A labiis suis. Formule abrégée pour dire que la sagesse n'acquittera pas un tel homme des blasphèmes de ses lèvres. Renum illius testis... Les reins, d'après la psychologie hébraïque, étaient regardes comme le siège et le centre des désirs, par conséquent aussi des pensées et des paroles. Cf. Ps. vii, 20; xv, 7; Prov. xxiii, 16; Jer. xi, 20, etc. La phrase revient donc à dire que Dieu saisit les pensées de l'homme des le premier instant de leur formation. - Quoniam spiritus... (vers. 7). L'omniprésence du Seigneur explique sa science absolue, à laquelle rien

ne peut échapper (vers. 8). - Replevit... Le prétérit dénote la durée perpétuelle de l'acte. « Dieu a rempli toutes choses, et a pénétré toutes choses, et n'a rien laissé qui fût vide de lui. » (Philon.) Cf. Jer. xxIII, 24; Eph. I, 23. Par orbem terrarum il faut entendre ici la terre habitée (Thy οίκουμένην). — Hoc quod continet... Ce qui retient unies les différentes parties du monde, c.-à-d. le lien tout-puissant de la présence divine. Cf. Eph. 1, 23; Col. 1, 17; Hebr. 1, 3. Dans la grec, ces mots sont au neutre (τὸ συνέχον), parce qu'ils se rapportent au substantif πνεύμα; notre version latine a trop servilement traduit. Il faudrait, d'après la leçon de saint Augustin : « Is qui continet. » - Scientiam habet vocis. Répandu en tous lieux, l'Esprit divin reconnaît sans peine chaque être à sa voix, et' comprend tout ce qui se dit. - Propter hoc. A cause de cette science infinie. - Corripiens judicium : la justice souveraine du Seigneur, lorsque l'heure de châtier aura sonné. - Interrogatio erit (vers. 9) : l'en. quête du Juge suprême sur les pensées les plus secrètes des imples. - Auditio ... veniet, ad correptionem ... Trait dramatique, qui nous montre le langage des pervers criant lui-même vengeance contre eux vers le ciel. - Quoniam ... (vers. 10). L'enchaînement logique du raisonnement est établi à chaque verset par diverses particules. -Auris zeli : l'oreille de celui qui est appelé ailleurs un Dieu jaloux. Cf. Ex. xx, 5; Is. 1x, 6; Nah. 1, 2, etc. - Tumultus murmurationum. Murmures contre le Seigneur et sa providence. - Custodite ergo... (vers. 11). La conclusion de tout le paragraphe. - Nihil prodest. Non seu11. Gardez-vous donc des murmures qui ne servent de rien, et écartez de votre langue la médisance; car la parole la plus secrète ne tombera pas dans le vide, et la bouche qui ment tuera l'âme.

12. Ne cherchez pas la mort d'une manière jalouse par les égarements de votre vie, et n'achetez pas la perdition au prix des œuvres de vos mains.

13. Car ce n'est pas Dieu qui a fait la mort, et il ne se réjouit pas de la perte

des vivants.

- 14. Mais il a créé toutes choses pour la vie, et toutes les créatures étaient saines à leur origine, et il n'y avait pas de poison d'anéantissement en elles, et le séjour des morts ne régnait pas sur la terre.
- 15. Car la justice est stable et immortelle.
- 16. Mais les méchants ont appelé la mort par leurs œuvres et par leurs paroles, et, la croyant amie, ils en ont été consumés, et ils ont fait alliance avec elle, parce qu'ils étaient dignes d'une telle société,

- 11. Custodite ergo vos a murmuratione quæ nihil prodest, et a detractione parcite linguæ; quoniam sermo obscurus in vacuum non ibit, os autem quod mentitur occidit animam.
- 12. Nolite zelare mortem in errore vitæ vestræ, neque acquiratis perditionem in operibus manuum vestrarum.
- 13. Quoniam Deus mortem non fecit, nec lætatur in perditione vivorum.
- 14. Creavit enim ut esseut omnia, et sanabiles fecit nationes orbis terrarum, et non est in illis medicamentum exterminii, nec inferorum regnum in terra.
- 15. Justitia enim perpetua est, et immortalis.
- 16. Impii autem manibus et verbis accersierunt illam, et æstimantes illam amicam, defluxerunt; et sponsiones posuerunt ad illam, quoniam digni sunt qui sint ex parte illius.

lement ces murmures ne servent de rien, mais ils seront sévérement punis, comme il vient d'être dit. — A detractione: l'action de dénigrer Dieu et sa conduite. — Sermo obscurus. On a beau murmurer tout bas, en secret; rien n'échappe à Dieu et à ses jugements. — Mentitur ne désigne pas iel le mensonge en général, mais de nouveau les accusations blasphématoires contre la divine Providence.

- § II. L'origine et la cause de la mort. I, 12 — II, 24.
- 1º Le péché est le véritable auteur de la mort.
- 12-16. Toute mort est une sorte de suicide, puisque c'est l'homme lui-même qui, de fait, l'a introduite dans le monde par le péché. - Zelare mortem. Expression non moins forte que pittoresque: rechercher, pour ainsi dire, la mort d'une façon jalouse, comme si on la désirait par-dessus tout, la préférant même à la vie. - In errore vitæ. C.-à-d. en se lançant dans les directions les plus fausses, qui aboutissent finalement à la mort. Cf. Prov. VIII, 36; XXI, 6. - Neque acquiratis ... Plus clairement dans le grec : Et n'attirez pas sur vous la perdition par les œuvres de vos mains. - Après cette petite introduction pleine de profondeur, l'auteur aborde le sujet de ce paragraphe: Deus mortem non fecit. Cf. II, 23-24; Ez. XVIII, 31-32. — Nec lætatur... Pensée tres

délicate. Perditione est synonyme de « mortem ».

— Creavit enim... (vers. 14). Preuve de l'assertion qui précède. Dieu est l'auteur de la vie, qui est l'opposé de la mort. — Et sanabiles feit nationes. D'après le grec : Et les générations (c. à-d. les dréatures) du monde étaient salutaires (destinées à vivre dans une pleine vigiteur). « Ce n'est que par accident que les choses créées sont autrement que saines. » Cf. Gen. 1, 31; III, 17-18.

— Medicamentum exterminit : un virus, un poison qui détruit le vie neu à neu ... Not inte-

poison qui détruit la vie peu à peu. - Nec inferorum regnum... La mort n'existait pas et ne devait pas exister d'après le premier plan divin. Elle est entrée sur la terre comme un usurpateur. - Justitia enim perpetua... (vers. 15). Cette justice, qui ne diffère pas de la sagesse, est une source de vie perpétuelle. Cf. Prov. III, 18, etc. Quelques manuscrits de la Vulgate ajoutent : « Injustitia autem mortis acquisitio est. » - Impii autem... (vers. 16). Après les détails négatifs des vers. 13-15 sur l'origine de la mort, voici maintenant le fait positif et direct, exposé avec une mordante ironie. Les impies l'ont eux-mêmes appelée et introduite par leurs œuvres néfastes. Æstimantes... amicam. Cf. Prov. VIII, 36: « Ceux qui me haïssent aiment la mort, » dit la Sagesse. - Defluxerunt. 'Eτάχησαν: ils se sont évanouis, ils ont disparu. — Sponsiones posuerunt. Ils ont contracté une étroite alliance avec la mort. Cf. Is. xxvIII, 15.

#### CHAPITRE II

- 1. Dixerunt enim cogitantes apud se non recte: Exiguum et cum tædio est tempus vitæ nostræ; et non est refrigerium in fine hominis, et non est qui agnitus sit reversus ab inferis.
- 2. Quia ex nihilo nati sumus, et post hoc erimus tanquam non fuerimus. Quoniam fumus flatus est in naribus nostris, et sermo scintilla ad commovendum cor nostrum.
- 3. Qua extincta, cinis erit corpus nostrum, et spiritus diffundetur tanquam mollis aer; et transibit vita nostra tanquam vestigium nubis, et sicut nebula dissolvetur quæ fugata est a radiis solis, et a calore illius aggravata.
- 4. Et nomen nostrum oblivionem accipiet per tempus, et nemo memoriam habebit operum nostrorum.
- 5. Umbræ enim transitus est tempus nostrum, et non est reversio finis nostri: quoniam consignata est, et nemo revertitur.
- 6. Venite ergo, et fruamur bonis quæ

- 1. Car ils se sont dit, dans l'égarement de leurs pensées: Le temps de notre vie est court et plein d'ennui; l'homme n'a plus de bien à attendre après sa mort, et on ne connaît personne qui soit revenu des enfers.
- 2. Nous sommes nés du néant, et, après cette vie, nous serons comme si nous n'avions jamais été. Le souffle de nos narines est comme une fumée, et la raison n'est qu'une étincelle qui remue notre cœur.
- 3. Lorqu'elle sera éteinte, notre corps sera réduit en cendres, et l'esprit se dissipera comme un air subtil; et notre vie disparaîtra comme une nuée qui passe, et s'évanouira comme un brouillard que les rayons du soleil mettent en fuite, et que sa chaleur abat.
- 4. Notre nom même s'oubliera avec le temps, et personne ne se souviendra de nos œuvres.
- 5. Car notre vie est le passage d'une ombre, et après la mort il n'y a plus de retour : le sceau est apposé, et nul ne revient.
  - 6. Venez donc, jouissons des biens

2º Raisonnement imple de ceux qui nient l'existence d'une autre vie. II, 1-20.

L'auteur place sur les lèvres des imples de son temps un discours significatif, dans lequel ils tirent, avec une frivolité biasphématoire, les conséquences pratiques de l'existence de la mort. Nous entendrons plus loin la contre-partie. Cf. v, 1-15.

CHAP. II.— 1. Introduction.— Dixerunt enim. Les implés qui ont été mentionnés dans les lignes précédentes.— Cogitantes... non recte. L'écrivain sacré les blâme et les condamne dès l'abord, avant même de citer leurs paroles oriminelles.

2-5. Ils commencent par gémir sur la brieveté et les misères de la vie humaine. — Extguum et cum tædio... Pensée très vraie en soi, et mille fois répétée depuis que le patriarche Jacob l'exprimat au pharaon. Cf. Gen. x.v.11, 9. — Non est refrigerium. Pas de « guérison » (ἴφατε), comme dit le grec, lorsqu'arrive la mort. — Non est qui... reversus... Ces libres penseurs niaient la réalité des résurrections miraculeuses dont les pages antérieures de l'Ancien Testament signalent pourtant divers exemples. — Il ne saurait en être autrement, continuentils : quia ex utillo... Plutôt, d'après le grec : nés au hasard (ἀντοσχεδίως, « fortuito »). — Après la mort, le retour dans le néant primitif :

tanquam non fuerimus. — Fumus. Comparaison fréquente chez les écrivains sacrés et profance.

Flatus in naribus: le souffle vital, qui se manifeste par la respiration. — Sermo (ὁ λόγος) désigne ici la raison. l'âme. - Scintilla ad commovendum... Mieux: une étincelle (produite) par le battement de notre cœur. - Qua extincta (vers. 3). Ils continuent de décrire froidement ce qui aura lieu, à leur sens, aussitôt après leur mort. Leur langage ne manque cependant pas de poésie. Nomen... oblivionem... (vers. 4). L'oubli final. Cf. II Reg. xviii, 18; Eccl. i, 11; ix, 5, etc. «Adeo nihil sumus, ut nec fama nostri supersit. » (Bossuet.) Le grec intercale ce vers. 4 avant les mots et transibit du vers. 3. - Umbræ enim transitus... (vers. 5). La métaphore la plus usitée dans les saints Livres pour exprimer la fragilité de la vie humaine, Cf. I. Par. xxix, 15; Job, уцг, 9; Eccl. vmi, 13, etc. — Non est reversio finis... Après que nous avons pris fin par la mort, nous ne mourons pas une seconde fois. Cf. Hebr. IX, 27. - Consignata est. Notre fin est alors dûment scellée. C'est une chose irrévocable.

6-9. Infâmes conclusions que ces imples déduisent de la rapidité de la vie. — Venite (ergo, puisqu'il en est ainsi). Ils s'excitent mutuellement à pratiquer ensemble le sensualisme le plus éhonté (fruamur). Cf. Is. xxII, 13; I Cor. xx, 32,

présents, et hâtons-nous d'user des créatures comme pendant la jeunesse.

7. Prenons à profusion le vin précieux et les parfums, et ne laissons point passer les fleurs de la saison.

- 8. Couronnons-nous de roses avant qu'elles se flétrissent; qu'il n'y ait pas de prairie où ne se signale notre débauche.
- 9. Qu'aucun de nous ne manque à nos orgies. Laissons partout des marques de réjouissance, car c'est là notre partage et notre lot.
- 10. Opprimons le juste qui est pauvre, n'épargnons point la veuve, et n'ayons aucun respect pour la vieillesse et les cheveux blancs.
- 11. Que notre force soit la loi de justice; car ce qui est faible n'est bon à rien.
- 12. Assaillons donc le juste, car il nous est inutile, et il est opposé à notre manière de vivre, et il nous reproche de violer la loi, et il nous déshonore en décriant les fautes de notre conduite.
- 13. Il assure qu'il possède la science divine, et il se nomme fils de Dieu.
- 14. Îl s'est fait le censeur de nos pensées mêmes.
- 15. Sa seule vue nous est insuppor-

- sunt, et utamur creatura tanquam in juventute celeriter.
- 7. Vino pretioso et unguentis nos impleamus, et non prætereat nos flos temporis.
- 8. Coronemus nos rosis antequam marcescant; nullum pratum sit quod non pertranseat luxuria nostra.
- 9. Nemo nostrum exsors sit luxuriæ nostræ. Ubique relinquamus signa lætitiæ, quoniam hæc est pars nostra, et hæc est sors.
- 10. Opprimamus pauperem justum, et non parcamus viduæ, nec veterani revereamur canos multi temporis.
- 11. Sit autem fortitudo nostra lex justitiæ; quod enim infirmum est inutile invenitur.
- 12. Circumveniamus ergo justum, quoniam inutilis est nobis, et contrarius est operibus nostris, et improperat nobis peccata legis, et diffamat in nos peccata disciplinæ nostræ.
- 13. Promittit se scientiam Dei habere, et filium Dei se nominat.
- 14. Factus est nobis in traductionem cogitationum nostrarum.
  - 15. Gravis est nobis etiam ad viden-

etc. - Bonis quæ sunt : par opposition sans doute à ce que les épicuriens nommaient « les joies imaginaires de la vertu ». — Tanquam in juventute : l'époque de la vie où les plaisirs sont le plus vivement sentis. Cf. Eccl. xii, 1. - Vino ... et unquentis (vers. 7). Les délices du goût et de l'odorat, presque toujours associées dans l'antiquité. - Flos temporis. Le traducteur latin a lu ἀέρος. Mieux vaut la leçon ἔαρος, du printemps. - Coronemus nos rosis. D'après le grec : de boutons de roses. Chez les anciens, les conyives s'ornaient fréquemment de couronnes. Comp. Horace, Od., I, xxxvi, 15, etc. (Atl. arch., pl. xxiii, fig. 1). - Les mots nullum pratum... luxuria nostra sont propres à la Vulgate. - Quontam hæc... pars nostra... (vers. 9). Leur langage devient de plus en plus honteux et audacieux.

10-20. Ils prennent la résolution d'opprimer les justes. Second résultat de l'incrédulité; le premier consistait dans la vie sensuelle. Le monde n'a pas changé sous ce rapport. — Opprimamus... Ils avouent encore très franchement leur but. — Pauperem justum, viduæ, veterani. Moins valliants en actes qu'en paroles, ils ne veulent s'attaquer qu'aux êtres les plus faibles, incapablés de résister à leurs violences. — Fortitudo... lex justitiæ. Ils osent dire qu'ils s'appuleront sur la loi même, pour opprimer les justes, la transformant au besoin afin de la rendre serviable à leurs desseins. — Inuttle inventur. Plus for-

tement dans le grec : est démontré inutile. Circumveniamus... (vers. 12). Mieux : tendons des embûches. Ils ajouteront la ruse à la force ouverte. A partir d'ici, ce passage devient extrêmement remarquable, et présente de telles ressemblances avec les récits évangéliques relatifs à la passion de Notre-Seigneur Jésus-Christ, que les commentateurs catholiques, depuis l'antiquité la plus reculée (saint Justin, Origène, Tertullien, Lactance, saint Ambroise, etc.), y ont vu, d'une manière à peu près unanime, la prophétie de la mort du Sauveur. Plus d'un interprète hétérodoxe a pensé de même, et à bon droit. Toutefois le texte continue de s'appliquer directement aux justes en général; mais le sort que leur réservaient leurs persécuteurs imples était le type des souffrances et de la mort du Messie dans l'intention divine. - Quontam inutilis. Le grec δύσχρηστος signific plutôt : incommode, génant. Il est commenté par les mots qui suivent : contrarius est... - Peccata legis : des péchés commis contre la loi. Or cette loi ne peut être que la loi mosaïque; ce sont donc des Juifs apostats qui sont en scène et qui profèrent ce langage affreux. Il n'en manquait malheureusement pas alors. Cf. I Mach. I; II Mach. Iv. - Peccata disciplinæ: des crimes contraires à l'éducation qu'ils avaient reçue, c.-à-d. opposés aux enseignements sacrés par lesquels leur enfance avait été formée. - Promittit se. Grec : il se vante,

dum, quoniam dissimilis est aliis vita I table, car sa vie n'est pas semblable à illius, et immutatæ sunt viæ ejus.

16. Tanquam nugaces æstimati sumus ab illo; et abstinet se a viis nostris tanquam ab immunditiis; et præfert novissima justorum, et gloriatur patrem se habere Deum.

17. Videamus ergo si sermones illius veri sint, et tentemus quæ ventura sunt illi, et sciemus quæ erunt novissima

illius.

18. Si enim est verus filius Dei, suscipiet illum, et liberabit eum de manibus contrafiorum.

19. Contumelia et tormento interrogemus eum, ut sciamus reverentiam ejus, et probemus patientiam illius.

- 20. Morte turpissima condemnemus eum; erit enim ei respectus ex sermonibus illius.
- 21. Hæc cogitaverunt, et erraverunt; excæcavit enim illos malitia eorum.
- 22. Et nescierunt sacramenta Dei, neque mercedem speraverunt justitiæ, nec judicaverunt honorem animarum san-
- 23. Quoniam Deus creavit hominem inexterminabilem, et ad imaginem similitudinis suæ fecit illum.

celle des autres, et il suit une conduite toute différente.

16. Il nous considère comme des hommes de futilités; il s'abstient de notre genre de vie comme d'une choseimmonde; il préfère la fin des justes, et il se glorifie d'avoir Dieu pour père.

17. Voyons donc si ses paroles sont véritables, faisons l'expérience de ce qui lui arrivera, et nous verrons quelle

sera sa fin.

18. Car, s'il est véritablement fils de Dieu, Dieu prendra sa défense, et le délivrera des mains de ses ennemis.

19. Éprouvons-le par les outrages et les tourments, et nous saurons quel cas il faut faire de lui, et nous apprécierons sa patience.

20. Condamnons-le à la mort la plus infâme, et l'on verra le résultat de ses

21. Ils ont eu ces pensées, et ils se sont égarés, car leur malice les aveuglait.

22. Ils ont ignoré les secrets de Dieu; ils n'ont point espéré la récompense de la justice, et ils n'ont fait nul état de la gloire des âmes saintes.

23. Car Dieu a créé l'homme immortel, et il l'a fait à l'image de sa ressemblance.

8-9. Comp. Matth. xxvII, 43. - Contumelia et

il annonce hautement. - Filium Dei se nominat. Jésus-Christ seul porte ce nom dans le sens strict; mais il convient à tous les justes dans une large acception. - In traductionem (vers. 14); εἰς έλεγχον, comme un reproche. La conduite des saints condamne ouvertement celle des impies, qui les abhorrent davantage encore pour ce motif: gravis... etiam ad videndum (vers. 15). -Immutatæ... viæ. Des voies bien différentes de celles des méchants. « Ces renégats traitent la vertu comme une excentricité affectée. > - Tanquam nugaces. D'après le grec : comme un métal mélangé de scories; par conséquent, comme de la fausse monnaie. L'image est très expressive. -Abstinct se... tanquam ab immunditiis. C'était vrai : les livres des Machabées le démontrent pleinement. - Præfert novissima justorum. Plus clairement dans le grec : Il proclame bienheureuse la fin des justes. Les bons se consolent, en effet, des misères de la vie présente en pensant à la glorieuse récompense qui les attend dans l'autre vie. Cf. Prov. x, 7; Dan. xII, 7, etc. -Gloriatur patrem... Mots à interpréter comme € filium Dei Daux vers. 13 et 18. — Tentemus... et sciemus... (vers. 17). La Vulgate paraphrase légèrement. Le grec dit simplement : Tentons ce qui (arrivera) à sa mort. - Si enim filius Dei... (vers. 18). Ironie semblable à celle du Ps. xxI,

tormento (vers. 19). Deux genres de persécutions très souvent associés : l'insulte et la torture. -Reverentiam ejus. Grec : emislusiav, sa douceur. - Morte turpissima ... (vers. 20). Digne conclusion de ce discours, qui, après avoir commencé par l'orgie, se termine naturellement dans le sang. - Erit... ei respectus (ἐπισχοπή, inspection)... Encore un trait de méchante ironie : d'après ce que prétend le juste (ex sermonibus illius; comp. les vers. 16 et 17), Dieu examinera son cas spé-

cial et viendra le sauver. 3º Le démon est le véritable auteur de la mort. II, 21-25.

21-22. L'erreur étrange des impies. - Hæc cogitaverunt: toutes les pensées exprimées depuis le vers. 1. - Motif de leur erreur profonde : excecavit... illos malitia. Comp. Rom. 1, 18-32, où saint Paul décrit si bien la cécité morale produite par le péché. - Sacramenta Dei : les mystères de Dieu, dit le texte grec; la conduite mystérieuse de la Providence envers les bons. - Mercedem... justitiæ : la bienheureuse éternité, par laquelle le Seigneur récompense les saints. Les mots honorem animarum... ont le même

23-25. L'homme créé immortel; comment le démon a été la première cause de la mort. -

24. Mais la mort est entrée dans le monde par l'envie du diable;

25. et ceux-là l'imitent, qui sont de son parti.

24. Invidia autem diaboli mors introivit in orbem terrarum;

25. imitantur autem illum qui sunt ex parte illius.

#### CHAPITRE III

1. Mais les âmes des justes sont dans la main de Dieu, et le tourment de la mort ne les touchera pas.

2. Aux yeux des insensés ils ont paru mourir, et leux sortie de ce monde a été

regardée comme une affliction, 3. et leur séparation d'avec nous

3. et leur separation d'avec nous comme un anéantissement, et cependant ils sont en paix ;

4. et s'ils ont souffert des tourments devant les hommes, leur espérance est

pleine d'immortalité.

5. Leur tribulation a été légère, et leur récompense sera grande, car Dieu les a éprouvés, et les a trouvés dignes de lui.

- 1. Justorum autem animæ in manu Dei sunt, et non tanget illos tormentum mortis.
- 2. Visi sunt oculis insipientium mori; et æstimeta est afflictio exitus illorum,
- 3. et quod a nobis est iter exterminium; illi autem sunt in pace;
- 4. et si coram hominibus tormenta passi sunt, spes illorum immortalitate plena est.
- 5. In paucis vexati, in multis bene disponentur, quoniam Deus tentavit eos, et invenit illos dignos se.

Inexterminabilem. Expression d'une grande énergie. D'après le grec : έπ' ἀφθαρσία, pour un état d'incorruptibilité. - Ad imaginem similitudinis suz... La Vulgate suit la leçon o μοιότητος, qu'on trouve dans quelques manuscrits. Le texte gred ordinaire porte ίδιότητος, qui signifie également « ressemblance ». Saint Athanase et d'autres ont lu ατδιότητος : à l'image de son éternité. C'est au fond le même sens, car il s'agit évidemment de l'immortalité de l'homme d'après le contexte. - Invidia... diaboli. Allusion au douloureux récit de la chute de nos premiers parents, Gen. III, qui reçoit ici un précieux complément. La tradition juive a toujours admis que Satan, misérablement tombé du ciel, voyait avec une basse envie le bonheur d'Adam et d'Eve, et que cette jalousie fut le premier mobile qui l'excita à les tenter. - Imitantur... illum. Nuance dans le grec : Ceux-la l'expérimentent (la mort) qui sont du parti du démon.

§ III. — Les bons et les méchants durant cette vie.
III, 1 — IV, 20.

1º Le juste est heureux ici bas, malgré ses épreuves multiples. III, 1-9.

Chaf. III. — 1.3. Les justes ne meurent qu'en apparence; la mort les conduit à une vie plus parfaite et plus heureuse. — In manu Det: sous la protection paternelle et toute-pulssante du Seigneur, pendant cette vie et après la mort. Cf. Is. Li, 16; Joan. x, 28, etc. — Non tanget... tormentum. Le grec n'ajoute pas, comme la Vulgate, le substantif mortis (les tortures qui produisent la mort). Le sens est donc: les méchants peuvent blen persécuter et tourmenter extérieurement les bons et les affliger dans leur chair;

ils ne vont pas au delà, et ils laissent les ames joyeuses au milieu des souffrances mêmes. Les Actès des martyrs anciens et modernes sont le meilleur commentaire de ce récit. Selon d'autres interprètes, il s'agirait des tourments réservés aux pécheurs dans l'autre monde; explication qui nous paraît moins acceptable. - Visi sunt... mori. Simple apparence, car « le sage, lorsqu'il paraît être mort relativement à cette vie corruptible, mène une vie incorruptible ». - Insipientium. Les impies. Cf. 1, 3, et la note. - Exitus, iter (πορεία, un départ), sont des euphémismes très classiques, et très bibliques aussi, pour désigner la mort, Cf. Luc. 1x, 3; xx11, 22; II Petr. I, 15, etc. - Exterminium: un anéantissement, au dire des impies (cf. H, 1 et ss.). Dans le grec, σύντρ:μμα, un écrasement. — Illi autem (ayec emphase : eux, au contraire)... in pace. Texte plein de suavité. Quelles clartés jetées sur l'autre vie!

4-9. Les justes passent ici-bas par de nombreuses afflictions, mais leurs peines sont transitoires, et elles les purifient en vue du bonheur éternel. - Et st ... L'auteur prévoit une objection qu'on pourrait tirer, contre sa théorie, des souffrances qui sont loin d'être épargnées aux justes pendant leur vie mortelle. Problème fréquemment traité dans la Bible, mais qui reçoit ici une solution plus nette que partout ailleurs, car la lumière s'était faite plus vive sous l'influence de la révélation grandissante. - Spes... immortalitate plena. Belle pensée, magnifiquement exprimée. Cf. II Mach. vn, 9; Hebr. vi, 11; x, 22. Les espérances des justes vont bien au delà de cette terre; la vie éternelle, sur laquelle ils comptent en toute certitude, les remplit d'allégresse malgré les peines

- 6. Tanquam aurum in fornace probavit illos, et quasi holocausti hostiam accepit illos, et in tempore erit respectus illorum.
- 7. Fulgebunt justi, et tanquam scintillæ in arundineto discurrent.
- 8. Judicabunt nationes, et dominabuntur populis, et regnabit Dominus illorum in perpetuum.
- 9. Qui confidunt in illo intelligent veritatem, et fideles in dilectione acquiescent illi, quoniam donum et pax est electis ejus.
- 10. Impii autem secundum quæ cogitaverunt correptionem habebunt, qui neglexerunt justum, et a Domino recesserunt.
- 11. Sapientiam enim et disciplinam qui abjicit infelix est; et vacua est spes illorum, et labores sine fructu, et inutilia opera eorum.
- 12. Mulieres corum insensatæ sunt, et nequissimi filii eorum.

6. Il les a mis à l'épreuve comme l'or dans la fournaise, il les a agréés comme une hostie d'holocauste, et quand leur temps sera venu, il les regardera favorablement.

7. Les justes brilleront, et ils étincelleront comme les feux qui courent à travers les roseaux.

8. Ils jugeront les nations, et ils domineront les peuples, et leur Seigneur régnera éternellement.

9. Ceux qui se confient en lui auront l'intelligence de la vérité, et ceux qui lui sont fidèles adhéreront à lui par l'amour, car le don et la paix sont pour ses élus.

10. Mais les impies seront punis selon l'iniquité de leurs pensées, eux qui ont négligé le juste, et qui se sont éloignés

du Seigneur.

11. Car celui qui rejette la sagesse et l'instruction est malheureux ; l'espérance de ces méchants est vaine, leurs travaux sont sans fruit et leurs œuvres inutiles.

12. Leurs femmes sont insensées, et leurs enfants pleins de malice.

présentes. - Vexati. Dans le grec. παιδευθέντες. éduqués à la rude école de la souffrance. Cf. Hebr. XII, 5-12; Jac. I, 12; Apoc. III, 11, etc. - In multis: par opposition à in paucis. Saint Paul développe cette pensée en termes admirables (Rom. vIII, 18, et surtout II Cor. IV, 17). - Bene disponentur. Εὐεργετηθήσονται, il leur sera fait du bien. - Deus tentavit... Leurs maux ne sont donc qu'une simple épreuve (cf. Gen. xv, 25; II Cor. viii, 2; Jac. i, 12, etc.), destinée à manifester toute l'étendue de leurs mérites (invenit... dignos se). - Tanquam aurum... Deux comparaisons (vers. 6) pour mettre cette pensée plus en relief. Celle du creuset est fréquente dans les saints Livres (cf. Job, xxIII, 10; Prov. xvII, 3; I Petr. 1, 7; IV, 12, etc.). La seconde, quasi holocausti hostiam, est très significative aussi, puisque dans l'holocauste la victime était totalement consumée en l'honneur de Dieu. - Accepit : d'une manière favorable, comme une hostie d'agréable odeur. - Erit respectus... Au temps voulu par le Seigneur (in tempore) ils recevront leur récompense. Cf. π, 20b et la note. Le grec rattache ces mots au verset suivant : Et au temps 'de leur visite (ἐπισχοπῆς, c.-à-d. lorsque Dieu leur accordera leur récompense), ils brilleront... - Fulgebunt... Image empruntée à Daniel, XII, 3, d'après la traduction des LXX. Cf. Is. Lx, 1-3; Matth. XIII, 43; Phil. II, 15. - Scintillæ in arundineto. Manière figurée de dire-que les justes seront, à la fin des temps, les exécuteurs des célestes vengeances contre les impies : ces derniers sont représentés par les roseaux (ou le chaume, comme dit le grec), auxquels les bons mettront-le feu. Cf. Abdias, 18; Mal. IV, 1. -Judicabunt nationes. Continuation de la même

pensée. Sur ce rôle glorieux des bons, aux grandes assises du jugement général, comp. Matth. xix, 28; I Cor. vi, 2; Apoc. xx, 4. « Vos estis de judicibus ipsis judicaturi, » disait Tertullien aux chrétiéns de son temps, pour les encourager parmi les persécutions. - Nationes, populis : les païens, et aussi tous les méchants d'une manière générale. Regnabit Dominus... La consommation éternelle du royaume de Dieu dans le ciel. D'après le grec : Le Seigneur régnera sur eux. - Qui confidunt. Grec : ceux qui ont eu confiance. Les bons, alors pleinement éclairés, comprendront tout ce qu'il y avait eu de mystérieux dans les voies de la Providence à leur égard, et ils acquiesceront avec un redoublement d'amour aux volontés divines (in dilectione acquiescent ... ; d'après le grec : les fidèles demeureront avec lui dans l'amour). - Donum et pax. Grec : la grâce et la miséricorde.

2º Le malheur des impies. III, 10-11.

10-11. Impii... correptionem... Contraste entre leur sort et celui des justes. Ils seront punis selon toute leur malice. - L'écrivain sacré rélève, en passant, leurs deux crimes principaux : leur haine pour les justes (neglexerunt...; litote très forte), et leur apostasie à l'égard de Dieu (recesserunt, ἀποστάντες). — Sapientiam enim... Généralisation de la pensee (vers. 11). — Infelix : parce qu'on ne peut s'éloigner de Dieu sans s'éloigner aussi du vrai bonheur. - Labores sine fructu. Inutilité complète des travaux et des efforts de

3º Contraste entre les bons et la postérité des méchants. III, 12 - IV, 6.

12-15. La bénédiction des âmes chastes. -Mulieres eorum... Les vers. 12-13ª servent de 13. Leur postérité est maudite; aussi, heureuse celle qui est stérile et sans tache, et dont la couche n'a pas connu le crime; elle portera son fruit, lorsque Dieu regardera favorablement les âmes saintes.

14. Heureux aussi l'eunuque dont les mains n'ont pas commis l'iniquité, et qui n'a pas eu de pensées criminelles contre Dieu, car il recevra le don précieux dû à la fidélité et un sort très heureux dans le temple de Dieu.

15. Car le fruit des bons travaux est plein de gloire, et la racine de la sagesse

ne dépérit pas.

16. Mais les enfants des adultères verront leurs jours abrégés, et la race issue d'une couche criminelle sera exterminée.

- 17. Quand même ils vivraient longtemps, ils seront comptés pour rien, et leur vieillesse la plus avancée sera sans honneur.
- 18. S'ils meurent plus tôt, ils seront sans espérance, et au jour où tout sera connu, ils n'auront personne qui les console.
- 19. Car la race injuste a toujours une fin funeste.

- 13. Maledicta creatura corum, quoniam felix est sterilis et incoinquinata, que nescivit thorum in delicto; habebit fructum in respectione animarum sanctarum.
- 14. Et spado qui non operatus est per manus suas iniquitatem, nec cogitavit adversus Deum nequissima; dabitur enim illi fidei donum el'ectum, et sors in templo Dei acceptissima.
- 15. Bonorum enim laborum gloriosus est fructus, et quæ non concidat radix sapientiæ.
- 16. Filii autem adulterorum in inconsummatione erunt, et ab iniquo thoro semen exterminabitur.
- 17. Et si quidem longæ vitæ erunt, in nihilum computabuntur, et sine honore erit novissima senectus illorum.
- 18. Et si celerius defuncti fuerint, non habebunt spem, nec in die agnitionis allocutionem.
- 19. Nationis enim iniquæ diræ sunt consummationes.

transition et signalent encore, comme cette page entière, les malheurs qui attendent les imples, par opposition aux saintes joies des justes. Insensatæ. L'adjectif ἄφρων est pris quelquefois dans le sens très spécial d'impudique, et c'est peut-être le cas ici. - Nequissimi filii. Non que les femmes et les descendants des impies soient nécessairement et comme fatalement mauvais; du moins il en est souvent ainsi: « ils sont corrompus par des exemples domestiques. » (Calmet.) Cf. Eccli. XLI, 8; Ez. XVI, 44. - Maledicta creatura. Dans le grec : ἡ γένεσις, leur postérité. « Dieu verse sa malédiction sur les enfants concus par le crime et nourris dans l'iniquité. > (Id.) — Felix... sterilis. Conséquence des détails si douloureux qui précèdent : puisque les enfants des impies sont si fréquemment mauvais, c'est un bonheur pour leurs femmes de demeurer stériles, Cf. Is. LIV, 1; Luc. xxIII, 29. - Et incoinquinata... Le grec n'a pas la conjonction : Heureuse est la stérile qui est sans tache. La pensée demeure ainsi plus générale, d'autant mieux que l'épithète « stérile » peut désigner soit une femme mariée qui n'a pas d'enfants, soit, dans un sens plus large, une personne qui est restée vierge. Les Hébreux regardaient alors la stérilité comme un opprobre; ici elle est présentée comme une grande consolation, pourvu qu'elle ait la sainteté de vie pour compagne (quæ nescivit... in delicto). - Habebit fructum: fruit incomparablement plus parfait que ceux du sein maternel leplus fécond. - In respectione animarum... L'adjectif sanctarum manque dans le texte original, où on lit : ἐν ἐπισκοπῆ ψυγῶν, à la visite des âmes. Sur cette expression, voyez les notes du vers. 7, et de II, 20. — Et spado. C.-à-d. les eunuques volontaires dont parle aussi Notre-Seigneur Jésus-Christ, Matth. xix, 12. Ils avaient été autrefois maudits par la loi même (cf. Deut. xxIII, 1-2); mais, depuis, Isaïe (LVI, 3-5) leur avait promis bonheur et gloire : promesse qui est complétée en cet endroit. - Qui non operatus est. Condition à laquelle ils seront benis. -Dabitur... ilii. Récompense des âmes chastes, vers. 14b-15. « Vix ullus locus est æque manifestus in Veteri Testamento ad commendationem perpetuæ castitatis... Hic velut præco Novi Testamenti, steriles et spadones præfert fœcunditati." (Estius.) - Sors in templo. Exclus des fonctions sacrées dans l'ancien temple de Jérusalem, les eunuques, glorieux désormais, auront l'une des premières places dans le ciel. - Bonorum... laborum fructus. Quoique privés d'enfants, ils continueront de vivre ici-bas par leurs bonnes œuvres et leurs saints exemples. - Quæ non concidat... « Ils ont une racine qui est à jamais féconde. »

16-19. Malheurs qui atteignent la race des impies. — Filti autem adulterorum... Antithèse frappante. — In inconsummatione erunt (ἀτέλεστα): ils ne parviendront jamais à la perfection, et demeureront perpétuellement « inachevés ». Bien plus, cette race mauvaise disparaîtra tôt ou tard (exterminabitur). — Les vers. 17-19 développent la même pensée, Double hypothèse:

#### CHAPITRE IV

1. O quam pulchra est casta generatio, cum claritate! Immortalis est enim memoria illius, quoniam et apud Deum nota est, et apud homines,

2. Cum præsens est imitantur illam, et desiderant eam eum se eduxerit; et in perpetuum coronata triumphat, incoinquinatorum certaminum præmium vincens.

- 3. Multigena autem impiorum multitudo non erit utilis, et spuria vitulamina non dabunt radices altas, nec stabile firmamentum collocabunt.
- 4. Et si in ramis in tempore germinaverint, infirmiter posita, a vento commovebuntur, et a nimietate ventorum eradicabuntur.
- 5. Confringentur enim rami inconsummati: et fructus iHorum inutiles et acerbi ad manducandum, et ad nihilum apti.
- 6. Ex iniquis enim somnis filii qui nascuntur, testes sunt nequitiæ adversus parentes in interrogatione sua.
- 7. Justus autem si morte præoccupatus fuerit, in refrigerio erit;

1. Oh! combien belle est la race chaste avec son éclat! Sa mémoire est immortelle, et elle est en honneur devant Dieu et devant les hommes.

2. Lorsqu'elle est. présente on l'imite. et on la regrette lorsqu'elle s'est, retirée; couronnée à jamais, elle triomphe victorieuse, après avoir remporté le prix de

combats sans souillure.

3. Mais la race des méchants, quelque multipliée qu'elle soit, ne réussira pas; les rejetons bâtards ne pousseront pas de profondes racines et ne s'établiront pas sur une base solide.

4. Et si, avec le temps, ils produisent quelques branches, comme ils ne sont point fermes, ils seront ébranlés par le vent, et déracinés par la violence des

tempêtes.

5. Leurs branches seront brisées avant d'avoir pris leur accroissement; leurs fruits seront inutiles, âpres au goût, et impropres à tout usage.

6. Car les enfants nés d'une couche illégitime, lorsqu'on les interroge, sont des témoins qui déposent contre le crime

de leurs parents.

7. Mais lé juste, alors même qu'il mourrait d'une mort précipitée, sera dans le repos :

Multigena ... Race prolifique, et nonobstant, non ...

utilis. - Vitulamina dérive sans doute de « vitis »

d'une part, si... longæ vitæ...; de l'autre, si celerius defuncti... Le résultat final sera le même : diræ... consummationis (τὰ τέλη, la fin).

CHAP. IV. — 1-2. Encore la beauté et la récompense d'une vie chaste. - O quam pulchra... L'exclamation n'existe pas dans le texte grec. qui dit avec une variante : Mieux vaut la pri-, vation d'enfants (ἀτεχνία) avec la vertu (cum claritate). D'après l'ensemble du contexte, cette privation d'enfants a pour cause la chasteté volontaire. - Immortalis... memoria. Ni Dieu ni les hommes n'oublient les cœurs purs, comme il est immédiatement ajouté. — Cum præsens est (vers. 2): lorsque ces âmes virginales sont visibles sur la terre. Cum se eduxerit : lorsqu'elles ont disparu par la mort. — Desiderant. Les hommes les plus corrompus éprouvent jusqu'à un certain point ce regret : « Virtutem sublatam ex oculis quærimus invidi. > (Horace.) — Coronata triumphat. Le triomphe éternel du ciel. - Incoinquinatorum... Combats sans soulllures, noble victoire, et prix très glorieux. Saint Paul emploie souvent des métaphores semblables : cf. I Cor. IX, 25; I Tim. vr, 12; II Tim. II, 3, et IV, 7, etc. 3-6. L'inutilité et le châtiment des imples. —

et a le sens de « propagines », qui est aussi celui du mot grec μοσγεύματα. D'anciens manuscrits de la Vulgate ont « plantationes », qui rend bien la pensée. - Et si in ramis... Développement du vers. 3. — In tempore : pour un temps. — Infirmiter posita. Plantés en de mauvalses conditions, ces arbres n'ont pas de solidité, et le moindre accident les ébranle et les déracine. -Rami inconsummati. Leurs rameaux, brisés avant le temps, demeureront à jamais incomplets. Cf. III, 16, et la note. - Fructus... acerbi: âpres et aigres, parce qu'ils ne parviennent pas à maturité. — Ex iniquis enim... (vers. 6). On revient à la cause première de tous ces maux. Cf. III, 12-13, 16-19. — Testes neguitiæ. Pensée terrible. La grave et inéluctable responsabilité des parents. - In interrogatione sua : au divin tribunal, lorsque cette race mauvaise sera înterrogée, examinée par le souverain Juge.

4º Destinée bien différente des justes et des

pécheurs. IV, 7-20.

7-14. La mort prématurée des bons ne prouve nullement que le Seigneur est Irrité contre eux,

8. car ce qui rend la vieillesse vénérable, ce n'est ni la longueur de la vie, ni le nombre des années;

9. mais la prudence de l'homme lui tient lieu de cheveux blancs, et la longue vieillesse, c'est une vie sans tache.

10. Le juste a plu à Dieu et en a été aimé, et il a été enlevé du milieu des pécheurs parmi lesquels il vivait.

11. Il a été enlevé, de peur que la malice ne transformat son esprit, et que les apparences trompeuses ne séduisissent

son âme.

12. Car la fascination des frivolités obscurcit le bien, et l'inconstance de la passion renverse même l'esprit éloigne du mal.

13. Quoiqu'il ait peu vécu, il a fourni

une longue carrière;

14. car son âme était agréable à Dieu: c'est pourquoi il s'est hâté de le tirer du milieu de l'iniquité. Les peuples, voyant cela, ne le comprennent pas, et il ne leur vient pas à la pensée

15. que Dieu répand sa grâce et sa miséricorde sur ses saints, et que ses regards favorables sont sur ses élus. 8. senectus enim venerabilis est non diuturna, neque annorum numero computata;

9. cani autem sunt sensus hominis, et ætas senectutis vita immaculata.

- .10. Placens Deo factus est dilectus, et vivens inter peccatores translatus est.
- Raptus est, ne malitia mutaret intellectum ejus, aut ne fictio deciperet animam illius.
- 12. Fascinatio enim nugacitatis obscurat bona, et inconstantia concupiscentiæ transvertit sensum sine malitia.

13. Consummatus in brevi, explevit

tempora multa;

14. placita enim erat Deo anima illius: propter hoc properavit educere illum de medio iniquitatum. Populi autem videntes et non intelligentes, nec ponentes in præcordiis talia,

15. quoniam gratia Dei et misericordia est in sanctos ejus, et respectus

in electos illius.

mais plutôt qu'il les aime et qu'il veut les arracher aux misères et aux tentations de cette vie. - Si morte præoccupatus... Belle expression : s'il meurt avant le temps. — In refrigerio. Image analogue à « in pace » du chap. III, 3. D'après le grec : en repos. - Senectus... venerabilis... Pensée qui revient à tout instant sous la plume dés classiques. Comparez le mot de Sénèque : «Vita non quamdiu, sed quam bene acta refert.» Une longue vie ne dit rien par elle-même; elle peut signifier de grands crimes ou une longue inutilité. — Cani... sensus... Cf. Prov. xvi, 31. D'après le grec : La sagesse (φρόνησις) sert de cheveux blancs aux hommes. - Ætas senectutis. Pléonasme, pour marquer une vieillesse avancée. - Placens Deo... L'auteur apporte en guisé de preuve (vers. 10-14\*) l'exemple du patriarche Enoch, dont la fin prématurée avait été une grace de choix. Ce saint personnage n'est pas nommé, mais il s'agit certainement de lui ; le choix même des expressions suffit pour le démontrer. Ainsi les mots εὐάρεστος τῷ Θεῷ γενόμενος, « étant devenu agréable à Dieu, » ont été visiblement calqués sur εὐηρέστησεν Ένωχ τῷ Θεῷ de Gen. v, 24, d'après la traduction des LXX. De même pour μετετέθη (translatus est), car les LXX disent aussi à propos d'Énoch : μετέθηκεν αὐτὸν ὁ Θεός. Cf. Eccli. xLIV, 16, et Hebr. xi, 5. Sur le fait mystérieux que représentent ces mots, voyez le commentaire de Gen. v, 24. - Raptus est (vers. 11). Locution energique (ἡρπάγη), qui désigne un enlèvement soudain. - Ne malitia... mutaret... Motif pour lequel Dieu traita ainsi ce

patriarche qu'il aimait (vers. 11-14a). - Fascinatio nugacitatis: le faux éclat des vanités mondaines, qui obscurcit parfois celui de la vertu (obscurat bona). — Inconstantia concupiscentiæ. D'après le grec, le vertige qui résulte des passions indomptées. — Sénsum sine malitia : νοῦν ἄκαxov, l'ame simple et sans défiance. - Consummatus (τελειωθείς) : rendu parfait, consommé en sainteté. - In brevi. Énoch avait 365 ans au moment de sa merveilleuse disparition; mais ce fut un temps assez court relativement aux longs siècles que vécurent les autres patriarches d'avant le déluge. — Explevit tempora multa. Réflexion très profonde. « Perfecta est ætas, dit saint Ambroise, ubi perfecta est virtus. » - Placita enim... (vers 14). Les païens aussi admettaient cette vérité. « Quem di diligunt adolescens moritur. > (Plaute.) « Non mehercule quemquam audivi... adolescentulum aut puerum mortuum, qui mihi non a diis immortalibus ereptus ex his miseriis atque ex iniquissima vitæ conditione videretur. D (Ciceron, Epist. ad fam., v, 16). - Properavit educere,.. D'après le grec : Il (Énoch) se hâta (de sortir) du milieu de la malice.

14<sup>b</sup>-20. Sort terrible des imples. — Populi: les païens, et aussi les Juifs apostats contre lesquels ee livre fut écrit en partie. — Non intelligentes. Ces âmes la sont trop grossières pour reconnaître un vrai bien, une grâce réelle dans une prompte mort. — Talia. Dans le grec, τὸ τοιοῦτο au singuller: un tel fait; savoir, la vérité énoncée aussitôt après, que c'est une faveur de mouri jeune (quoniam gratia Det...). — Respectus,

- 16. Condemnat autem justus mortuus vivos impios, et juventus celerius consummata longam vitam injusti.
- 17. Videbunt enim finem sapientis, et non intelligent quid cogitaverit de illo Deus, et quare munierit illum Dominus.

18. Videbunt, et contemnent eum; illos autem Dominus irridebit.

- 19. Et erunt post hæc decidentes sine honore, et in contúmelia inter mortuos in perpetuum; quoniam disrumpet illos inflatos sine voce, et commovebit illos a fundamentis, et usque ad supremum desolabuntur. Et erunt gementes, et memeria illorum peribit.
- 20. Venient in cogitatione peccatorum suorum timidi, et traducent illos ex adverso iniquitates ipsorum.

16. Mais le juste mort condamne les méchants qui survivent, et sa jeunesse si promptement consommée condamne la longue vie de l'injuste.

17. Car ils verront la fin du sage, et ils ne comprendiont pas le dessein de Dieu sur lui, ni pourquoi le Seigneur l'a

mis en sûreté.

18. Ils verront et ils le mépriseront,

mais le Seigneur se rira d'eux.

19. Et après cela ils tomberont sans honneur, et seront parmi les morts dans une ignominie éternelle; car *Dieu* les brisera, il réduira ces orgueilleux au silence, et il les ébranlera de leurs fondements, et ils seront plongés dans la dernière désolation. Et ils gémiront, et leur mémoire périra.

20. Ils viendront, pleins d'effroi à la pensée de leurs péchés, et leurs iniquités deviendront contre eux des accusatrices.

#### CHAPITRE V

- 1. Tunc stabunt justi in magna constantia adversus eos qui se angustiaverunt, et qui abstulerunt labores eorum.
- 2. Videntes turbabuntur timore horribili, et mirabuntur in subitatione insperatæ salutis;
- 1. Alors les justes se leveront avec une grande assurance contre ceux qui les auront mis dans l'angoisse, et qui auront ravi le fruit de leurs travaux.
- 2. A cette vue les méchants seront troublés par une horrible frayeur, et ils seront stupéfaits en voyant tout à coupceux dont ils n'attendaient pas le salut;

έπισχοπή. Voyez 15, 20, et 111, 6. - Celerius consummata (vers. 16) : mûre et parfaite en peu de temps. Comp. le vers. 13. - Quid cogitaverit... (vers. 17) : le plan divin au sujet des justes enlevés par une mort prématurée.— Munierit... Comp. les vers. 11-12. En les enlevant ainsi, Dieu les met en sécurité. - Videbunt (vers. 18). Répétition emphatique, pour appuyer sur la pensée. Cf. vers. 14b. 17. - Contemnent. Mais la loi du talion sera appliquée en toute rigueur à ces impies : Dominus irridebit (ἐκγελάσεται). Sur cet anthropomorphisme, voyez le Ps. II, 4, etc. - Et... post hæc (vers. 19): lorsque le tour de ces moqueurs sera venu. — Erunt... decidentes sine honore. Le gree dit plus fortement : Ils seront ensuite un vil cadavre. Cf. Is. xiv, 19. - Contumelia ... in perpetuum. L'éternité de leur honte et de leur supplice. — Disrumpet, ρήξει : Dieu les déchirera, les brisera. - Au lieu de inflatos, nous lisons dans le texte grec : πρηνείς, « pronos. » Ils seront précipités au lieu de leur châtiment. - Sine voce : réduits désormais à un silence humiliant. Leurs moqueries blasphématoires auront pris fin. - Commovebit ... a fundamentis. Figure qui représente une ruine totale. - Erunt gementes. Grec : ἐν ὀδύνη, (ils seront) dans la

douleur. — Memoria... peribit. Comme ils l'avaient prévu (II, 4), mais d'une autre manière (Ps. IX, 6; Prov. X, 7, etc.). — Venient... timidi (vers. 20). Δείλοί: comme des « lâches », lorsque Dieu Ieur demandera compte de leur vie criminelle (in cogitatione...; gree: ἐν συλλογισμῷ, « compte » terrible). — Traducent... ew adverso... D'après le gree: Leurs iniquités les convaincront à leur face.

- § IV. Le sort bien différent des bons et des méchants dans l'autre vie. V, 1-24.
- 1º Les impies condamnés par leur propre conscience. V, 1-15.

CHAP. V. — 1-3\*. Introduction dramatique. — Tunc forme un début solennel : au grand jour du jugement. — Stabunt. Debout en toute assurance : in magna constantia (παρρησία marque une parfaite confiance). Au lieu du pluriel justi, le texte original emplole le singulier, mais dans un sens collectif. — Adversus: en face de (κατά πρόσωπον). Magnifique tableau, qui nous montre, au jugement général, les justes et les imples en face les uns des autres, comme autrefois sur la terre, mais dans des attitudes bien différentes. — Les méchants sont caractérisés par la con-

3. ils diront en eux-mêmes, saisis de remords, et gémissant dans l'angoisse de leur cœur : Voici ceux dont nous avons fait autrefois un objet de risée, et un thème d'outrages.

4. Insensés que nous étions, nous regardions leur vie comme une folie, et

leur mort comme une honte;

5. et voilà qu'ils sont comptés parmi les fils de Dieu, et que leur partage est avec les saints.

- 6. Nous nous sommes donc égarés de la voie de la vérité, et la lumière de la justice n'a pas lui pour nous, et le soleil de l'intelligence ne s'est pas levé sur nous.
- Nous nous sommes lassés dans la voie de l'iniquité et de la perdition, et nous avons marché par des chemins difficiles, et nous avons ignoré la voie du Seigneur.

8. De quoi nous a servi l'orgueil? De quel profit nous a été la vaine ostentation de nos richesses?

9. Toutes ces choses ont passé comme l'ombre, et comme le messager qui court,

3. dicentes intra se, prenitentiam agentes, et præ angustia spiritus gementes: Hi sunt quos habuimus aliquando in derisum, et in similitudinem improperii.

4. Nos insensati, vitam illorum æstimabamus insaniam, et finem illorum

sine honore;

- 5. ecce quomodo computati sunt inter filios Dei, et inter sanctos sors illo-
- 6. Ergo erravimus a via veritatis, et justitiæ lumen non luxit nobis, et sol intelligentiæ non est ortus nobis.
- 7. Lassati sumus in via iniquitatis et perditionis, et ambulavimus vias difficiles, viam autem Domini ignoravimus.
- 8. Quid nobis profuit superbia? aut divitiarum jactantia quid contulit nobis?
- 9. Transierunt omnia illa tanquam umbra, et tanquam nuntius percurrens,

duite qu'ils ont tenue ici - bas à l'égard des bons: angustiaverunt (cf. II, 10, 12, 19), abstulerunt labores..., ou plus clairement, d'après saint Cyprien, « diripuerunt labores... » (dans le grec. άτεθούντων, α meprisant; » cf. 11, 16). — Videntes. « L'aoriste ἰδώντες (ayant vu) implique l'éclat d'une révélation soudaine. » — Turbabuntur timore... La description est très énergique. Au moment de cette confrontation terrible, l'ancienne arrogance des méchants (cf. II, 1-20) fait place une terreur incontrôlable. - Mirabuntur. 'Εκστήσονται, ils seront hors d'eux-mêmes. — In subitatione inspirate... Plus brièvement dans le grec : A cause de la merveille (littéralement, du paradoxe) du salut (des justes). Ces incrédules seront stupéfaits en voyant à l'honneur, à la joie, les bons qu'ils avaient autrefois persécutés avec mépris. - Dicentes. Humble confession, qui comprend les vers. 3b-13. Contraste tragique avec leur insolence antérieure. - Intra se. Plutôt : « inter se » (ξαυτοῖς), les uns aux autres, se communiquant leurs douloureuses impressions. - Panitentiam agentes: simple remords, mais non pas pénitence proprement dite, car ce sentiment suppose la contrition, qui sera alors impossible. -- Præ angustia spiritus. Très belle métaphore : le souffle leur manquera, l'angoisse leur coupant la respiration.

3b-5. L'étonnement des imples à la vue de la gloire des justes. - Hi sunt. Mots très accentues. Le grec emploie de nouveau le singulier : C'est celui-ci...! - In derisum: un objet de rire et de moquerie. - In similtudinem... Dans le grec : comme une parabole de reproche,

- c. à d. comme un type proverbial d'ignominie. Cf. Ps. XLIV, 15; LXVIII, 12. - Nos insensati. Ils reconnaissent tardivement qu'ils étaient euxmêmes alors « une parabole de folie ». — Finem... sine honore. Comp. 11, 20, où ils se proposaient d'infliger aux justes une mort honteuse. - Ecce quomodo. Exclamation qui peint un vif étonnement. - Inter filios Dei. Ils s'étaient précisément moqués de ce beau nom des justes (cf. II, 16, 18).
- 6. Vif remords des méchants. Ergo erravimus. Cet « ergo » est d'une remarquable énergie et dénote un profond désespoir. - Justitiæ lumen... et sol... Comparaisons très expressives. Cf. II Reg. xxII, 29; Joan. xII, 35, etc. Le mot intelligentiæ manque dans le grec. - Non luxit..., non ortus... En cela ils se trompent : le soleil moral s'était levé pour eux comme pour les autres hommes: mais ils avaient fermé-les yeux pour ne pas le voir.
- 7-13. Ils reconnaissent le vide et l'inutilité de leurs travaux. — Lassati sumus... Le grec a une autre image : Nous nous sommes rassasiés des voies de l'impiété. - Vias difficiles. Plutôt, d'après le grec : des déserts sans route. Cf. Jer. xII, 10. - Viam Dei : la seule voie qui fût bonne, et la seule qu'ils n'eussent point foulée. - Quid... profuit ... ? Calculs excellents, mais trop tardifs, qui découvrent une ruine totale. - Superbia. Leur conduite insolente et arrogante (ὑπερη: φανία). — Divitiarum Ĵactantia. D'après le grec : la richesse accompagnée de jactance. — Transierunt omnia .. D'ici au vers. 12, longue nomenclature d'images très énergiques pour décrire

10. et tanquam navis quæ pertransit fluctuantem aquam, cujus cum præterierit non est vestigium invenire, neque semitam carinæ illius in fluctibus;

11. aut tanquam avis quæ transvólat in aere, cujus nullum invenitur argumentum itineris, sed tantum sonitus alarum verberans levem ventum, et scindens per vim itineris aerem; commotis alis transvolavit, et post hoc nullum signum invenitur itineris illius;

12. aut tanquam sagitta emissa in locum destinatum: divisus aer continuo in se reclusus est, ut ignoretur transitus illius.

13. Sie et nos nati continuo desivimus esse; et virtutis quidem nullum signum valuimus ostendere, in malignitate autem nostra consumpti sumus.

14. Talia dixerunt in inferno hi qui peccaverunt:

15. quoniam spes impii tanquam lanugo est que a vento tollitur, et tanquam spuma gracilis que a procella dispergitur, et tanquam fumus qui a vento diffusus est, et tanquam memoria hospitis unius diei prætereuntis.

16. Justi autem in perpetuum vivent, et apud Dominum est merces eorum, et cogitatio illorum apud Altissimum.

10. ou comme le vaisseau qui fend les flots agités, et dont on ne trouve pas de trace après qu'il a passé, ni la marque de sa carène sur les flots:

11. ou comme l'oiseau qui vole à travers les airs, sans qu'on puisse trouver aucun vestige de sa route: on n'entend que le bruit de ses ailes qui frappent l'air léger et qui s'y ouvrent une route avec effort, et après qu'en les agitant il s'est envolé, on ne trouve plus aucune trace de son passage;

12. ou comme la flèche lancée vers son but : l'air qu'elle a divisé s'est aussitôt rejoint, et l'on ignore par ou elle a passé.

13. Ainsi nous-mêmes, à peine nés, nous avons cessé d'être, et nous n'avons pu montrer aucune trace de vertu; mais nous avons été consumés par notre malice.

14. Voilà ce que les pécheurs diront dans l'enfer;

15. car l'espérance de l'impie est comme le duvet des plantes que le vent emporte, ou comme l'écume légère qui est dispersée par la tempête, ou comme la fumée que le vent dissipe, ou comme le souvenir de l'hôte qui est reparti après un jour.

16. Mais les justes vivront éternellement, et le Seigneur leur réserve leur récompense, et le Très-Haut pense à

eux.

l'entière vanité de la vie des impies. « Elles ont été très admirées pour leur éloquence » et leur caractère poétique. - Umbra. La plus fréquente de toutes ces métaphores. Cf. n. 5. - Nuntius percurrens. Un messager qui porte une nouvelle à toute vitesse. Dans le grec : ἀγγελία, la nouvelle même, se répandant avec une prodigieuse rapidité. Cf. Job, vIII, 9; IX, 25, etc. — Navis (vers. 10). Comparaison très bien développée. Cf. Prov. xxx, 19. - Non est vestigium... Il y a le sillage du navire, mais il est de courte durée. - Avis (vers. 11). Cette comparaison aussi est assez longuement commentée par l'écrivain sacré. - Sagitta (vers. 12). La cinquième et dernière métaphore pour représenter la brieveté des joies profanes des imples. — Sic et nos... (vers. 13). L'application, aussi vraie que terrible. — Nati, continuo desivimus... La vie humaine, une fois écoulée, paraît tellement rapide, qu'il semble que la naissance et la mort, le berceau et le cercueil, se sont touchés. — Nullum signum. Pour les impies, cette vie n'a pas été moins vaine que fugitive. Dans leur existence, nulle trace de sainte vigueur (κρατής, virtutis). « Virtutem videant, intabescantque relicta. » (Perse.) - In maligni-

tate... consumpti. Le grec est très fort : Nous nous sommes entièrement dépensés.

14-15. Conclusion. L'écrivain sacré, de même qu'il a introduit cette triste confession (vers. 1-3\*), la termine en la confirmant. — Talia dixerunt... Le vers. 14 n'existe que dans la Vulgate. Spes impii tanquam... Quelques autres métaphores, pour approuver les réflexions arrachées aux imples par le remords. - Lanugo. Le texte grec ordinaire à χούς, terre, poussière; mais la vraie leçon est γνούς, mot par lequel est désigné le léger duvet qui adhère à certaines graines, comme à celles du chardon. - Spuma gracilis. Le traducteur latin a lu ἄχνη, et cette comparaisonva très bien; la leçon ordinaire, πάχνη, givre, ne donne pas de sens satisfaisant. - Fumus. Image presque aussi frequente que celle de l'ombre. Cf. Ps. xxxvi, 20; Lxvii, 2; Os. xiii, 3, etc. - Memoria hospitis... Dans une grande maison où l'on reçoit beaucoup de visiteurs, un hôte d'un jour est promptement oublié.

2º Les bons couronnés de gloire et de délices dans l'autre vie. V. 16-17.

16-17. Justi autem... Le contraste est très frappant. — In perpetuum vivent: d'une vie

17. C'est pourquoi ils recevront de la main du Seigneur un royaume de gloire et un diadème éclatant; car il les protégera de sa droite, et les défendra de son saint bras.

18. Son zèle se munira d'une armure, et il armera les créatures pour se venger de ses ennemis.

19. Il revêtira la justice pour cuirasse, et il prendra pour casque l'intégrité de son jugement;

20. il se couvrira de l'équité comme

d'un bouclier impénétrable.

21. Il aiguisera comme une lance sa colère inflexible, et tout l'univers combattra avec lui contre les insensés.

22. Les éclats de la foudre iront droit sur eux; ils seront lancés des nuées comme les flèches d'un arc bien tendu, et ils fondront au lieu marqué.

23. Une colère sans pitié les accablera

17. Ideo accipient regnum decoris, et diadema speciei de manu Domini; quoniam dextera sua teget eos, et brachio sancto suo defendet illos.

18. Accipiet armaturam zelus illius, et armabit creaturam ad ultionem inimicorum.

19. Induet pro thorace justitiam, et accipiet pro galea judicium certum;

20. sumet scutum inexpugnabile æquiatem.

21. Acuet autem duram iram in lanceam, et pugnabit cum illo orbis terrarum contra insensatos.

22. Ibunt directe emissiones fulgurum, et tanquam a bene curvato areu nubium exterminabuntur, et ad certum locum insilient.

23. Et a petrosa ira plenæ mittentur -

supérieure, toute parfaite, éternelle. — Apud Dominum...: dans le séjour bienheureux du ciel. Mieux encore dans le grec : en Dieu même, ἐν Κυρίφ. — Cogitatio. Φροντίς exprime la sollicitude intime du cœur de Dieu pour œux qu'il aime. — Ideo : à cause de ces soins vraiment paternels. — Regnum decoris, diadema speciei. Deux articles dans le grec, pour mieux souligner la pensée : le royaume de la splen-

la pensee: le royaume de la spiendeur, le diadème de la beauté.
Dans ce glorieux royaume, tous les
justes seront ornés d'une magnifique couronne. Cf. Is. xxviii, 5;
II Tim. iv, 8; I Petr. v, 4. —
Deatera sua teget: les protégeant
et les garantissant à jamais de
tout mal. — Defendet. Littéralement d'après le grec: Il tiendra
le bouclier sur eux (ὑπερασπετ).
Les mots sancto suo ont été ajoutés
par la Vulgate.

3° Jugement redoutable de Dieu contre les imples. V, 18-24. Les images sont empruntées d'abord à la guerre (vers. 18-22), puis à l'orage (vers. 23-24).

18-24. Sort final des méchants, par opposition à la destinée des bons. L'écrivain sacré « est plus abondant et plus éloquent sur le châtiment que sur la récompense ». — Accipist armaturam: une armure complète, πανοπλίαν. Ce passage était sans doute à la pensée de saint Faul, lorsqu'il décrivit l'armure des chrétiens (cf. Eph. vi, 11-17; I Thess. v, 8). — Zelus. La jaloustic divine (cf. i, 10), qui produira une violente colère. — Armabit creaturam. La création entière fournira des armes au Seigneur pour ses vengeances. Cf. Eccli. xxxix, 33-36. « Les éléments de l'univers, la terre, l'eau et le feu, sont mis en mouvement lorsque Dieu juge bon que le pays des méchants soit détruit. » (Philon.) — Indust.:

Les armes défensives, vers. 19-20: la cuirasse, le casque, le boueller. — Judicium certum: ανυπόχειτον, sans feinte, c. -à-d. véridique, impartial. — Æquitatem. La sainteté, dit le texte grec. Cf. Apoc. xvi, δ. — Acuet autem... Les armes offensives, vers. 21-22. — Duram tram: une colère sans pitié. Au lieu de la lance, le grec mentionne le glaive. — Pugnatit cum tillo... Comp.



Archers, d'après une peinture égyptienne. (Celui qui est à l'extrémité, à gauche, bande son arc avec le pied.)

le vers. 18. Le grec emploie un verbe doublement composé, qui est d'une rare énergie : συνεχπο. λεμήσει. - Ibunt directe (vers. 22) : droit au but. sans s'égarer. — Emissiones fulgurum. Dans le grec : des traits d'éclairs. Cf. Ps. xvII, 15; Hebr. III, 11, etc. — A bene curvato arcu. Expression élégante : l'arc bien bandé. — Exterminabuntur rest pas dans le grec. — A petrosa ira. Dans le texte primitif : Et de la colère (de Dieu) lancant des pierres. La sainte fureur de Jehovah est, pour ainsi dire, sa baliste ou sa catapulte. Cf. I Reg. xiv, 14. - Plenæ... grandines. Une grêle abondante, aux effets redoutables. Cf. Jos. x, 11; Ez. xIII, 11; Apoc. vII, 7, etc. — Excandescet... D'après le grec : άγανακτησει, s'indignera. - Flumina concurrent. Mieux : Les

grandines; excandescet in illos aqua maris, et flumina concurrent duriter.

24. Contra illos stabit spiritus virtutis, et tanquam turbo venti dividet illos; et ad eremum perducet omnem terram iniquitas illorum, et malignitas evertet sedes potentium.

de grêles; l'eau de la mer bouillennera contre eux, et les fleuves déborderont avec furie.

24. Un vent violent s'élèvera contre eux et les dispersera comme un tourbillon; leur iniquité réduira toute la terre en un désert, et leur malice renversera les trônes des puissants.

#### CHAPITRE VI

1. Melior est sapientia quam vires, et vir prudens quam fortis.

2. Audite ergo, reges, et intelligite;

discite, judices finium terræ.

3. Præbete aures, vos qui continetis multitudines, et placetis vobis in turbis nationum.

- 4. Quoniam data est a Domino potestas vobis, et virtus ab Altissimo, qui interrogabit opera vestra, et cogitationes scrutabitur;
- 5. quoniam cum essetis ministri regni illius, non recte judicastis, nee custodistis legem justitiæ, neque secundum. voluntatem Dei ambulastis.
- 6. Horrende et cito apparebit vobis, quoniam judicium durissimum his qui præsunt fiet.

1. Mieux vaut la sagesse que la force, et l'homme prudent que l'homme puissant.

· 2. Écoutez donc, ô rois, et comprenez; apprenez, juges des confins de la terre.

3. Prêtez l'oreille, vous qui gouvernez les multitudes, et vous qui vous complaisez dans les foules des mations.

4. Car la puissance vous a été donnée par le Seigneur, et la force par le Très-Haut, qui interrogera vos œuvres et qui sondera vos pensées;

5. parce qu'étant les ministres de son royaume, vous n'avez pas jugé équitablement, ni gardé la loi de la justice, ni marché selon la volonté de Dieu.

6. Il vous apparaîtra d'une manière effroyable et soudaine, car ceux qui commandent seront jugés avec une extrême rigueur.

flammes les engloberont. — Spiritus virtuits (vers. 24). Hébraisme, qui représente un vent violent, ou le vent de la puissance divine. — Dividet illos. Littéralement dans le grec : les vannera; opération semblable à celle qui sépare le bon grain de la menue paille. — Ad eremum perducet. C.-à.-d. transformera en désert, ravagera (ἐρημώσει). — Potentium: les potentats, mentionnés dès le début du livre, I, I, et qui vont l'être bientôt encore, vi; 2-3.

Section II. — La sagesse, quide de la vie. VI, 1 — IX, 19.

§ I. — La sagesse est spécialement recommandée aux rois et aux grands. VI, 1-23.

1º Court exorde. VI, 1-3.

CHAP. VI. — 1. Les avantages de la sagesse, — Metior... quam vires. Cette maxime manque dans le texte grec. Elle est basée sur Prov. Xvi, 32; xxiv, 5, et Eccl. ix, 16.

2-3. Appel à l'attention des grands. — 4 dite... et intelligite. Cf. 1, 1. Écho du Ps. 11, 10, — Reges, principes. Ils ont un intérêt spécial à couter les leçons de la sagesse, puisque la folie morale, ou le péché, « renverse les trônes des puissants » (v, 24). — Qui contineits multi-

tudines. C. à-d. vous qui commandez aux peuples. — Placetis vobis. Le mot grec γεγαυρωμένοι est rare et énergique; il marque l'arrogance que manifestent souvent les grands.

2º L'énorme responsabilité des princes et les châtiments plus considérables qu'ils s'attirent par leurs crimes. VI, 4-11.

4-5. Le thème. — Data... a Domino rotestas. L'origine de tout pouvoir humain est au ciel, comme le répète fréquemment la Bible. Cf. I Par. xxxix, 11-12; Prov. viii, 15; Dan. II, 20-21; Joan. xix, 11; Rom. xiii, 1 et ss.; I Petr. II, 18. — Interrogabit opera... Examen rigoureux, de la conduite des grands, au jour du jugement.

— Ministri regni illius. La véritable idée de l'autorité : ceux qui l'exercent sur les autres hommes sont les ministres et les représentants de Dieu. — Nec custodistis ·legem (justitiæ est une addition de la Vulgate) : la loi mosaïque, s'il s'agit des rois et des princes juifs; pour les autres, la loi naturelle gravée au fond de leurs cœurs. Cf. Rom. 1, 19 et ss.

6-9. Développement du thème. — Horrende et cito. Ces deux adverbes sont fortement accentus. — Apparebit. Le grec ἐπιστήσεται Indique une attaque soudaine, imprévue. — Judicium durissimum (le grec emploie le simple positif.

7. Car les petits sont traités avec miséricorde; mais les puissants seront puis-

samment tourmentés.

En effet, Dieu n'exceptera personne, et il ne respectera la grandeur de qui que ce soit; car il a fait les grands comme les petits, et il a également soin de tous.

9. Mais les plus grands sont menacés

de plus grand supplices.

10. C'est donc à vous, ô rois, que s'adressent mes discours, afin que vous appreniez la sagesse, et que vous ne tombież pas.

11. Car ceux qui auront observé justement les choses justès seront justifiés, et ceux 'qui auront appris ce que j'enseigne trouveront de quoi répondre.

 Désirez donc ardemment mes paroles; aimez-les, et vous y trouverez

votre instruction.

13. La sagesse est brillante et ne se flétrit point; ceux qui l'aiment la découvrent aisément, et ceux qui la cherchent la trouvent.

14. Elle prévient ceux qui la désirent, et elle se montre à eux la première.

15. Celui qui veille des le matin pour la chercher n'aura pas de peine, car il la trouvera assise à sa porte.

16. Ainsi, penser à elle, c'est la parfaite prudence, et celui qui veillera pour l'acquérir sera bientôt en repos.

17. Car elle se tourne de tous côtés,

Exiguo enim conceditur misericordia; potentes autem potenter tormenta patientur.

8. Non enim subtrahet personam cujusquam Deus, nec verebitur magnitudinem cujusquam; quoniam pusillum et magnum ipse fecif, et æqualiter cura est illi de omnibus.

9. Fortioribus autem fortior instat

cruciatio.

- 10. Ad vos ergo, reges, sunt hi sermo. nes mei, ut discatis sapientiam, et non excidatis.
- 11. Qui autem custodierint justa juste, justificabuntur; et qui didicerint ista, invenient quid respondeant.
- Concupiscite ergo sermones meos; diligite illos, et habebitis disciplinam.
- 13. Clara est, et quæ nunquam marcescit, sapientia; et facile videtur ab his qui diligunt eam, et invenitur ab his qui quærunt illam.

14. Præoccupat qui se concupiscunt,

ut illis se prior ostendat.

Qui de luce vigilaverit ad illam non laborabit; assidentem enim illam foribus suis inveniet.

Cogitare ergo de illa sensus est consummatus, et qui vigilaverit propter illam cito securus erit.

17. Quoniam dignos se ipsa circuit

« durum ») his qui præsunt... C'est dans l'ordre, car ils ont abusé de plus grandes grâces, et leurs fautes ont été plus graves. Noblesse oblige! -Fiet. Le temps présent, γίνεται, dénote une loi perpétuelle, universelle. - Exiguo. Le grec a cette fois le superlatif : le plus petit. - Potentes... potenter. Allitération qui îmite très bien celle du texte original : δυνατοί... δυνατώς. -Non ... subtrahet .. Deus (vers. 81. Dans le grec. avec une périphrase solennelle : Celui qui est le maître de tout ne craindra personne. - Pusillum et magnum... fecit. Motif pour lequel Dieu he saurait être intimidé par qui que ce soit. — Æqualiter illi cura...: πρόνοια, les soins de la Providence. Trait délicat. Cf. Ps. cxLIV, 1. -Fortioribus... fortior... (vers. 9). Même pensée qu'au vers. 7.

10-11. Conclusion pratique. - L'équivalent grec de reges (τύραννοι) est pris en bonne part. ainsi qu'il arrive souvent dans les LXX. - Non excidatis: tomber au moral, par le péché, et aussi tomber dans la ruine. — Qui... justa juste... Dans le grec : « sancta sancte, sanctificabuntur. » Ces choses justes et saintes ne sont autres que les volontés de Dieu. - Quid respondeant. Littéralement dans le grec : (Ils trouveront) une apologie; c.-à-d. de quoi se justifier devant le tribunal du souverain Juge. Comp. le vers. 4.

3º Ceux qui cherchent sérieusement la sagesse la trouvent sans peine. VI, 12-17.

12-17. Concupiscite ergo...: en conséquence de la grave responsabilité qui vient d'être décrite. C'est la Sagesse personnifiée, bien plus, la Sagesse personnelle, le Verbe divin, qui parle ici, comme au vine chapitre du livre des Proverbes. - Diligite. Le grec emploie un second verbe signifiant désirer. - Habebitis disciplinam. D'après le grec: Vous serez instruits. - Clara est: λαμπρά, brillante et toute radieuse. - Nunquam marcessit. C'est une fleur qui ne se flétrit jamais. Facile videtur... invenitur : pour ceux du moins qui l'aiment et qui la cherchent. - Præoccupat... (vers. 14). Idée extrêmement belle, réalisée à la lettre par la Sagesse incarnée, qui vient aimablement au-devant de ceux qui la désirent. Vraie grace prévenante. Les vers. 15-17 décrivent plus au long comment cela se passe. - Qui de luce... Encore la condition du côté des hommes : la Sagesse veut être désirée, recherchée. — Assidentem... foribus... Trait non moins délicat que pittoresque. Cf. Prov. I, 21; VIII, 34. La Sagesse ne se laisse donc pas chercher longuement et

quærens; et in viis ostendit se illis hilariter, et in omni providentia occurrit illis.

18. Initium enim illius verissima est

disciplinæ concupiscentia.

Cura ergo disciplinæ dilectio est, et dilectio custodia legum illius est; custoditio autem legum consummatio incorruptionis est;

20. incorruptio autem facit esse proxi-

mum Deo.

21. Concupiscentia itaque sapientiæ

deducit ad regnum perpetuum.

22. Si ergo delectamini sedibus et sceptris, o reges populi, diligite sapientiam, ut in perpetuum regnetis.

23. Diligite lumen sapientiæ, omnes

qui præestis populis.

24. Quid est autem sapientia, et quemadmodum facta sit referam, et non abscondam a vobis sacramenta Dei; sed ab initio nativitatis investigabo, et ponam in lucem scientiam illius, et non præteribo veritatem.

25. Neque cum invidia tabescente iter habebo, quoniam talis homo non erit particeps sapientiæ.

26. Multitudo autem sapientium sa-

cherchant coux qui sont dignes d'elle; elle se montre joyeusement à eux sur les chemins, et elle va au-devant d'eux avec une admirable providence.

Son commencement est donc un

désir très sincère de l'instruction. La recherche de l'instruction est

l'amour; l'amour est l'observation de ses lois : l'ébéissance aux lois est l'affermissement de l'immortalité,

20. et l'immortalité rapproche l'homme de Dieu.

21. C'est ainsi que le désir de la sagesse conduit au royaume éternel.

22. Si donc vous vous complaisez dans les trônes et les sceptres, ô rois des peuples, aimez la sagesse, afin que vous régniez éternellement.

23. Aimez la lumière de la sagesse, vous tous qui commandez aux peuples.

24. J'exposerai maintenant ce qu'est la sagesse, et quelle a été son origine; je ne vous cacherai pas les secrets de Dieu, mais je remonterai jusqu'au commencement de sa naissance; je mettrai en lumière ce qu'on sait d'elle, et je ne cacherai pas la vérité.

25. Je n'imiterai point celui qui est desséché d'envie, car un tel homme n'aura aucune part à la sagesse.

26. Or la multitude des sages est-le

péniblement par ses amis; elle vient à leur rencontre et se met généreusement à leur disposition. - Sensus ... consummatus. Dans le grec : la perfection de la prudence. — Dignos se... quærens (vers. 17). Encore un bien beau trait. Cf. Is. LXV, 24. - In omni providentia. Dans toute pen-- sée, dit plus clairement le grec.

4º L'utilité de la sagesse pour les rois. VI, 18-23.

18-21. Initium enim... C La rhétorique de ce passage est remarquable. Il prend la forme d'un sorite, ou d'une série de syllogismes dans lesquels la conclusion de l'un sert de prémisses au suivant. > Comp. Rom. v, 2.5; I Petr. 1, 5-7. - Verissima... concupiscentia : un désir très sincère de se laisser instruire (disciplinæ). -Dilectio : l'amour de Dieu, qui se manifeste par l'obéissance (custodia legum). Cf. Matth. xix, 7; Joan. xiv, 15, 21, etc. - Consummatio incorruptionis. D'après le grec, une assurance d'immortalité. Et cette immortalité unit étroitement et à jamais l'homme à son Djeu : facit... proximum Deo. - Concupiscentia itaque... (vers. 21). Ces mots nous ramènent au début du raisonnement (vers. 18). - Deducit ad regnum : au royaume des cleux. Cf. Rom. v, 17, etc. L'adjectif perpetuum n'est pas dans le grec.

22-23. Conclusion pratique. - St ergo... L'écrivain sacré interpelle de nouveau les rois directement. Comp. les vers. 2-12. S'ils se complaisent dans leur dignité, leur dit-il avec finesse, qu'ils « honorent » (ainsi dit le grec, au lieu de diligite) la sagesse, qui les fera regner sans fin (cf. vers. 21). — Diligite lumen... Ce vers. 23 de la Vulgate manque entièrement dans le texte grec.

#### § II. — Description de la Sagesse. VI, 24 - VIII, 16.

Ce petit discours est place par l'écrivain sacré! sur les lèvres de Salomon, comme aussi la prière qui le suit (VIII, 17 et ss.). Voyez l'Introduction, р. 6.

1º La sagesse est accessible à tous les hommes. VI, 24-27.

24-27. L'orateur promet d'enseigner simplement et clairement en quoi consiste la sagesse. · Quid est... sapientia. L'idée mère de ce paragraphe. La ságesse ne sera cependant pas définie en elle-même, d'une manière directe, mais indirectement, par les résultats qu'elle produit, et par les bénédictions qu'elle apporte. - Quemadmodum facta... C.-à-d. quelle a été son origine (πως εγένετο, dit le texte grec). Ce point sera traité d'une façon très rapide. Cf. VII, 25. - Sacramenta (Dei n'est pas dans le grec) : tous les mystères qui se rattachent à la nature et auxeffets de la sagesse. - Investigabo. Chercher une, chese pas à pas, sans omettre la moindre trace. salut du monde, et un roi sage est le soutien de son peuple.

27. Recevez donc l'instruction par mes paroles, et elle vous sera avantageuse.

nitas est orbis terrarum, et rex sapiens stabilimentum populi est.

27. Ergo accipite disciplinam per sermones meos, et proderit vobis.

# CHAPITRE VII

- 1. Je suis, moi aussi, un homme mortel, semblable à tous les autres, et de la race de celui qui le premier fut formé de terre; mon corps a pris sa forme dans le sein de ma mère;
- 2. pendant dix mois j'ai été formé d'un sang épaissi, à l'aide de la substance de l'homme, dans le repos propice du sommeil.
- 3. Après ma naissance, j'ai respiré l'air commun à tous, et je suis tombé sur la même terre, et c'est par des pleurs que je me suis fait d'abord entendre, comme tous les autres.
- 4. J'ai été élevé dans les langes, et avec de grands soins.
- 5. Car il n'y a pas de roi qui ait eu un autre genre de naissance.

- 1. Sum quidem et ego mortalis homo, similis omnibus, et ex genere terreni illius qui prior factus est; et in ventre matris figuratus sum caro,
- 2. decem mensium tempore coagulatus sum in sanguine, ex semine hominis, et delectamento somni conveniente.
- 3. Et ego natus accepi communem aecem; et in similiter factam decidi terram, et primam focem similem omnibus emisi plorans.
- 4. In involumentis nutritus sum, et curis magnis.
- 5. Nemo enim ex regibus aliud habuit nativitatis initium.

- Ponam in lucem ... L'auteur insiste sur cette pensée. C'est que les savants de l'antiquité étaient d'ordinaire très jaloux de leurs connaissances, qu'ils ne consentaient à communiquer qu'à un petit nombre de disciples privilégiés (neque cum invidia...). Ici, pas de réticence calculée, mais le grand jour pour tous. - Talis homo. Celui qui enseigne la vérité dans ces conditions imparfaites montre qu'il ne possède pas la sagesse. Le grec dit avec une légère nuance : Car celle-ci (σύτος, l'envie) n'a aucune part à la sagesse. - Multitudo... sapientium (vers. 26). Motif de cet enseignement large et généreux : le nombre des vrais sages sera ainsi multiplié, et ce sera un bien immense pour l'humanité (sanitas... orbis,..; d'après le grec, le salut). — Rex sapiens ... Les rois surtout deviendront plus sages, pour le plus grand bonheur des peuples. - Ergo accipite... (vers. 27). Conclusion de ce petit prologue.

2º Égalité de tous les hommes dans leur naissance et dans leur mort. VII, 1-6.

Salomon, dont l'auteur de ce livre « emprunte la personnalité », comme il a été dit plus haut, se met en scène, pour démontrer que as sagesse individuelle ne provenait nullement de sa grandeur royale, mais d'un don gracleux du Soigneur; d'où il suit que tout homme peut aisément l'acquérir.

Chap. VII. — 1-6. Et ego mortalis... Même moi, malgré ma puissance et ma richesse extraordinaires. Il y a du tragique dans ce début. —

Similis omnibus. Il n'appartient pas à une catégorie supérieure de l'humanité, laquelle du reste n'existe point. « Telle est la naissance des plus grands monarques, et de quelque grandeur que les flattent leurs courtisans, la nature, qui ne sait point flatter, ne les traite pas autrement que les moindres de leurs sujets. » (Bossuet.) -Ex genere... illius qui prior... Périphrase pour désigner le premier homme, formé du limon de la terre (terreni). Cf: Gen. II, 7; I Cor. xv, 47. - Et in ventre... Quelques détails, pour développer les mots « similis omnibus ». — Figuratus sum est une bonne traduction de έγλύφην, je fus sculpte, moulé. Cf. XIII, 13. - Decem mensium tempore. Les anciens étendaient généralement à dix mois la période de la grossesse (Aristote, Pline, Ovide, etc.), parce que l'on comptait alors par mois lunaires, qui étaient un peu plus courts (de 29 et de 30 jours alternativement): la naissance avait lieu d'ordinaire au dixième mois. — Coagulatus sum ... Traits analogues dans Job, x, 10; Ps. cxxxvIII, 13-16; II Mach. VII, 22. -- Et ego natus... Vers. 3-5 : semblable aux autres hommes dans sa naissance, Salomon n'a pas différé d'eux non plus au temps de son enfance et de sa première formation. - Communem aerem : l'air que tous respirent semblablement, et qui n'est pas meilleur pour les grands que pour les humbles. - Decidi... Locution qui désigne aussi la naissance chez les classiques; elle marque très bien la complète impuissance des nouveau-nés. - Similiter factam. Dans le

- 6. Unus ergo introitus est omnibus ad vitam, et similis exitus.
- 7. Propter hoc optavi, et datus est mihi sensus; et invocavi, et venit in me spiritus sapientiæ;
- 8. et præposui illam regnis et sedibus, et divitias nihil esse duxi in comparatione illius.
- 9. Nec comparavi illi Japidem pretiosum, quoniam omne aurum in comparatione illius arena est exigua, et tanquam lutum æstimabitur argentum in conspectu illius.
- 10. Super salutem et speciem dilexi illam, et proposui pro luce habere illam, quoniam inextinguibile est lumen illius.
- 11. Venerunt autem mihi omnia bona pariter cum illa, et innumerabilis honestas per manus illius;
- 12. et lætatus sum in omnibus, quoniam antecedebat me ista sapientia, et ignorabam quoniam horum omnium mater est.
- 13. Quam sine fictione didici, et sine invidia communico, et honestatem illius non abscondo.
- 14. Infinitus enim thesaurus est hominibus; quo qui usi sunt participes

- 6. Il n'y a pour tous qu'une manière d'entrer dans la vie, et qu'une manière d'en sortir.
- 7. C'est pourquoi j'ai désiré l'intelligence, et elle m'a été donnée; j'ai invoqué le Seigneur, et l'esprit de sagesse est venu en moi;
- 8. et je l'ai préférée aux royaumes et aux trônes, et j'ai estimé que les richesses n'étaient rien auprès d'elle.
- 9. Je ne lui ai pas comparé les pierres précieuses, car tout l'or n'est auprès d'elle qu'un peu de sable, et devant elle l'argent sera considéré comme de la boue.
- 10. Je l'ai plus aimée que la santé et la beauté, et j'ai résolu de la prendre pour ma lumière, car sa clarté ne peut s'éteindre.
- 11. Tous les biens me sont venus avec elle, et j'ai reçu de ses mains des richesses innombrables;
- 12. et je me suis réjoui en toutes choses, parce que cette sagesse marchait devant moi, et j'ignorais qu'elle était la mère de tous ces biens.
- 13. Je l'ai apprise sans arrière-pensée, et je la communique sans envie, et je ne cache pas ses richesses.
- 14. Car elle est un trésor infini pour les hommes; ceux qui en ont usé ont eu

grec: ὁμοιοπαθῆς, qui a les mêmes passions; ici, « sequa, » égale pour tous; la terre, qui traite tous ses habitants de la même manière. — Primam vocem... plorans. Encore le ton tragique. Les premiers sons qu'émettent les enfants sont des cris. — In involumentis: les langes, qui emprisonnent l'enfance. — Curis. L'adjectif magnis n'est pas dans le texte primitif, mais il rend parfaitement la pensée. — Unus ergo... (vers. 6). Idée générale pour conclure ce dramatique tableau. Cf. Ecci. xL, 1 et ss. — Similis exitus. Trait véritablement salomonien. Cf. Eccl. II, 14-17, etc.

3° La très grande valeur de la sagesse. VII, 7-21.

7-10. Combien Salomon a estimé et aimé la sagesse. — Propier hoc: sachant que, malgré son rang élevé, il était semblable au reste des hommes. — Optavi. Dans le grec: J'al prié. Cf. viii, 21; ix, 1 et ss. — Et datus est... Cf. Jac. 1, 5. Les choses se passèrent réellement ainsi pour Salomon. Comp. III Reg. III, 5; iv, 29 et ss. — Præposut illam... Beaux développements pour décrire la sincérité et l'étendue de l'amour que lui avait inspiré la sagesse. On trouve aux livres de Job et des Proverbes des pensées identiques. Cf. Job, xxviii, 15-19; Prov. III, 8-10; viii, 10-11, etc. — Lapidem pretiosum. Dans le grec: une pierre inappréciable, c.-à-d. dont on

ne peut évaluer le prix, parce qu'on manque pour cela de points de comparaison. — Omne aurum: ὁ πᾶς χρυσός, tout l'or que contient le monde. — Super salutem (vers. 10): plus que la santé, ce bien d'une immense valeur. — Pro luce. La sagesse est le plus lumineux des astres. Cf. Ps. cxvIII, 105, etc. — Inextinguibile. Littéralement dans le gree : qui ne se couche pas.

11-14. Tous les biens viennent avec la sagesse. - Venerunt... omnia... Salomon avait préféré la sagesse à tout, mais tout lui avait été donné avec elle. Cf. III Reg. III, 10-14. - Honcstas a le sens de richesse (πλοῦτος). De même au vers. 13. -Lætatus... in omnibus. Et pourtant le jeune roi ne tenait pas à ces biens terrestres, mais il fut heureux de les posséder quand il vit que la sagesse les accompagnait et présidait à leur usage (antecedebat me; d'après le grec, les précédait). - Et ignorabam... Lorsqu'il demandait à Dieu la possession de la seule sagesse, il ignorait qu'elle n'est pas moins la mère des biens temporels que des blens spirituels ; sa prière avait donc été faite avec des vues très pures et sans aucun mélange d'égoïsme (sine fictione, ἀδόλως). — Sine in idia... Voyez vi, 24-25 et la note. — Infinitus... thesaurus. Dans le grec : ἀνεκλιπής, qui ne manque pas, inépuisable. — Participes... amicitiæ Det : le plus parfait des biens que procure la sagesse. - Propter diciplinæ dona... Dans

part à l'amitié de Dieu, et se sont rendus recommandables par les dons de l'instruction.

15. Dieu m'a donné de parler selon mes sentiments, et d'avoir des pensées dignes des dons que j'ai reçus; car il est lui-même le guide de la sagesse, et il redresse les sages.

16. Nous sommes dans sa main, nous et nos discours, et toute la sagesse, et la science d'agir, et l'instruction.

17. C'est lui qui m'a donné la vraie connaissance de ce qui est, et qui m'a fait savoir la disposition du monde et les vertus des éléments,

18. le commencement, la fin et le milieu des temps, les changements des solstices et la vicissitude des saisons,

19. les révolutions des années, les dispositions des étoiles,

20. la nature des animaux et les instincts des bêtes, la force des vents et les pensées des hommes, la variété des plantes et les vertus des racines.

21. J'ai appris tout ce qui était caché et inconnu, car la sagesse qui a tout créé me l'a enseigné. facti sunt amicitiæ Dei, propter disciplinæ dona commendati.

- 15. Mihi autem dedit Deus dicere ex sententia, et præsumere digna horum quæ mihi dantur, quoniam ipse sapientiæ dux est, et sapientium emendator.
- 16. In manu enim illius et nos et sermones nostri, et omnis sapientia, et operum scientia, et disciplina.
- 17. Ipse enim dedit mihi horum quæ sunt scientiam veram, ut sciam dispositionem orbis terrarum, et virtutes elementorum,
- 18. initium, et consummationem, et medietatem temporum, vicissitudinum permutationes, et commutationes temporum,
- 19. anni cursus, et stellarum dispositiones.
- 20. naturas animalium, et iras bestiarum, vim ventorum, et cogitationes hominum, differentias virgultorum, et virtutes radicum.
- 21. Et quæcumque sunt absconsa et improvisa didici; omnium enim artifex docuit me sapientia.

le grec: Rendus agréables (à Dieu) pour les dons qui viennent de l'instruction (c.-à-d. encore de la sagesse).

· 15-21. Connaissances multiples que procure la sagesse. — Mihi... dedit Deus. Le grec a δωη, à l'optatif : Que Dieu me donne. Ce serait donc une prière. La version arabe et plusieurs éditions du texte original favorisent la Vulgate. — Dicere ex sententia: κατά γνώμην, à mon gré, selon mes désirs. - Et præsumere... Avoir des sentiments (ἐνθυμηθῆναι) dignes des faveurs qu'il recevait constamment d'en haut. - Ipse (pronom souligné) sapientiæ dux : όδηγός, expression pittoresque ; Dieu se fait le guide de la sagesse pour l'introduire chez tel et tel. Emendator: ici, le directeur. - In manu enim... (vers. 16) : sous la dépendance du Seigneur, Salomon va démontrer plus au long (vers. 16-21) que toute connaissance vient de Dieu par l'intermédiaire de la sagesse. - Sapientia et operum scientia : la sagesse théorique et la sagesse pratique. - Scientiam veram (vers. 17): ἀψευδή, qui ne trompe pas, certaine. - Ut sciam ... Une longue et intéressante nomenclature commence ići, pour ne se terminer qu'avec le vers. 20. -Dispositionem orbis : l'organisme de notre terre. - Virtutes elementorum : ce qu'on nommait autrefois les quatre éléments, avec leurs forces diverses. - Initium ... consummationem ... temporum (vers. 18). Vraisemblablement, la manière « de régler le calendrier au moyen de l'astronomie »; science très importante dans l'anti-

quité. - Vicissitudinum permutationes... Selon l'opinion commune, les changements des solstices. - Commutationes ...: le changement des saisons. - Anni cursus (vers. 19) : sans doute « la connaissance des cycles solaires et lunaires ». -Stellarum dispositiones : les constellations et leur marche. - Naturas animalium (vers. 20). Sur les connaissances très vastes que Salomon possedait en fait d'histoire naturelle, voyez III Reg. IV, 29-34. — Iras bestiarum. Plutôt, leurs instinets (θύμους). — Vim ventorum. Plus probablement : les forces des esprits (πνευμάτων  $\beta(\alpha \zeta)$ , c.-à-d. la science de ce qui se rattache aux anges bons et mauvais. La tradition juive (mêlée de légendes étranges) attribue à Salomon une très grande puissance sur les démons et sur les anges. Comp. Josèphe, Ant., VIII, 2. — Cogitationes hominum. D'après le grec : les raisonnements... - Virtutes radicum : les propriétés médicinales des plantes. - Et quæcumque... (vers. 21). Résumé de l'énumération qui précède. - Absconsa et improvisa. D'après le grec : cachées ou manifestes. - Omnium enim. Mots soulignés. De fait Salomon vient de se représenter lui-même comme ayant des notions approfondies sur la « cosmographie, la physique, l'astronomie, la chronologie, la météorologie, la zoologie, l'angélologie, la démonologie, la psychologie, la botanique, la thérapeutique », et nous le verrons bientôt (viii, 8) vanter à bon droit ses connaissances en rhétorique et en histoire. - Artifex. On a nommé la sagesse « l'artiste 22. Est enim in illa spiritus intelligentiæ, sanctus, unicus, multiplex, subtilis, disertus, mobilis, incoinquinatus, certus, suavis, amans bonum, acutus, quem nihil vetat, benefaciens.

23. humanus, benignus, stabilis, certus, securus, omnem habens virtutem, omnia prospiciens, et qui capiat omnes spiritus, intelligibilis, mundus, subtilis.

24. Omnibus enim mobilibus mobilior est sapientia; attingit autem ubique

propter suam munditiam.

25. Vapor est enim virtutis Dei, et emanatio quædam est claritatis omnipotentis Dei sincera: et ideo nihil inquinatum in eam incurrit,

26. candor est enim lucis æternæ, et speculum sine macula Dei majestatis, et imago bonitatis illius.

27. Et cum sit una, omnia potest; et in se permanens omnia innovat, et per

22. En effet, il y a en elle un esprit d'intelligence, qui est saint, unique, multiple, subtil, disert, agile, sans tache, clair, suave, ami du bien, pénétrant, que rien ne peut empêcher d'agir, bienfaisant,

 humain, plein de bonté, stable, infaillible, sûr, qui peut tout, qui voit tout, qui renferme tous les esprits, intel-

ligent, pur et subtil.

24. Car la sagesse est plus active que tous les êtres agiles, et elle atteint par-

tout à cause de sa pureté.

25. Elle est la vapeur de la puissance de Dieu, et la pure émanation de la clarté du Dieu tout-puissant : c'est pourquoi la moindre impureté ne peut se trouver en elle,

26. car elle est la splendeur de la lumière éternelle, le miroir sans tache de la majesté de Dieu, et l'image de sa bonté.

27. Elle est unique et elle peut tout; demeurant immuable, elle renouvelle

universel ». Puisqu'elle sait et exècute toutes choses, Salomon ne pouvait avoir un meilleur maître (docuit me).

4º La nature et les qualités de la Sagesse. VII, 22 — VIII, 1.

Autre passage extremement remarquable de ce livre. La Sagesse nous y apparaît encore comme une véritable personne divine.

22-24. Les qualités de la Sagesse. - Est... in illa. La Vulgate suit la leçon qui paraît être la meilleure (ἐν αὐτῆ). Quelques manuscrits grecs ont αυτή : elle est, elle. Enim sert de transition; en effet, l'écrivain sacré va prouver que la Sagesse divine a tout créé. - Spiritus intelligentiæ. Au lieu de ce substantif au génitif, le grec emploie un adjectif (vospov, intelligent), qui ouvre une longue sèrie d'épithètes (21 dans le texte primitif, 23 dans l'arabe, 25 dans la Vulgate, 27 dans le syriaque) qui décrivent et caractérisent la nature de la Sagesse. On a essayé parfois de les classer par catégories, mais cans succès, car plusieurs d'entre elles retombent l'une dans l'autre, et l'énumération est plutôt orafoire que logique. - Sanctus : ainsi qu'il convient avant tout à l'être divin. - Unicus. Le grec moveγενές signifie littéralement « unigenitus » (cf. Joan. 1, 14); mais il est pris ici dans l'acception que lui donne la Vulgate : unique en son genre. — Multiplex (πολυμερές, par opposition à μογογενές): quoique très simple dans son essence. l'esprit de la Sagesse « confère des dons multiples et agit par des opérations multiples ». - Subtiis. Dans le grec, λεπτόν, fin, c.- a-d. immateriel. - Diserius : éloquent, ou τρονόν, perspicace. Mobilis: εὐχίνητον, qui se meut facilement. - Incoinquinatus : saus la moindre souillure.

Certus: σαφές, clair, évident, certain.

Suaris. Plutôt : impassible (ἀπήμαντον). On ne

saurait lui faire de mal. — Acutus. C.- à-d. per-

çant, pénétrant. - Quem nihil vetat. Rien ne peut l'arrêter, ni le comprimer, car il est toutpuissant. - Benefaciens : il est tout désireux de repandre ses bienfaits. — Humanus. Φιλάνθρωπον, dit le grec : ami des hommes. Cf. Prov. VIII, 31. Benignus est une addition de la Vulgate. Stabilis: immuable, inébranlable. — Certus. Dans un autre sens qu'au vers. 22 ; ici, ἀσφαλες, on peut se fier à lui. - Securus. D'après le grec : άμεριμνον, il ne ressent aucun souci. nem... virtutem: rien ne lui est impossible. -Omnia prospiciens: il surveille tout, dit le grec. - Qui capiat omnes... Χωρούν: il pénètre à travers tous les esprits. Dans le texte grec, les trois adjectifs intelligibilis, mundus, subtilis, sont à l'accusatif pluriel et se rapportent à comnes spiritus » (les esprits inférieurs et créés). -Omnibus enim ... (vers. 24). Raison pour laquelle la Sagesse est si pénétrante : elle est douée d'une extrême agilité. - Attingit... ubique. Dans le grec : elle va et passe à travers toutes choses. Promptitude et universalité de sa diffusion. -Propter... munditiam. Sa pureté, c'est son caractère immatériel.

25-30. La nature et la splendeur de la Sagesse. Sa personnalité divine est encore mieux marquée dans ce passage. Les images employées ont autant de beauté que de force. — Vapor... virtutis Det. 'Ατμις désigne un souffie ou une vapeur. — Emanatio (quædam n'est pas dans le grec). Littéralement : un effluve (ἀπόρδοια, ce qui s'échappe en coulant). Sincera : sans mélange; par conséquent, d'une parfatte pureté (nihil inquinatum...). — Candor. Mieux vaudrait «splendor », qu'on lit dans plusieurs manuscrits latins. Le mot grec ἀπαύγασμα est rare et expressif; il désigne les rayons que darde une source lumineuse. — Lucis æternæ. La Sagesse est donc « lumèn de lumine », comme le Verbe, atquel

toutes choses; elle se répand à travers les générations dans les âmes saintes, et elle forme les amis de Dieu et les prophètes.

28. Car Dieu n'aime que celui qui ha-

bite avec la sagesse.

29. Elle est plus belle que le soleil et que toutes les constellations des étoiles; si on la compare avec la lumière, elle l'emportera.

30. Car à celle-ci succède la nuit; mais la malignité ne peut prévaloir contre

la sagesse.

nationes in animas sanctas se transfert, amicos Dei et prophetas constituit.

28. Neminem enim diligit Deus, nisi eum qui cum sapientia inhabitat.

29. Est enim hæc speciosior sole, et super omnem dispositionem stellarum; luci comparata, invenitur prior.

30. Illi enim succedit nox; sapientiam autem non vincit malitia.

#### CHAPITRE VIII

- 1. La sagesse atteint donc avec force depuis une extrémité jusqu'à l'autre, et elle dispose tout avec suavité.
- 2. Je l'ai aimée, je l'ai recherchée dès ma jeunesse, et j'ai tâché de l'avoir pour épouse, et je me suis épris de sa beauté.
- 3. Elle manifeste la gloire de son origine, car elle habite avec Dieu, et le Seigneur de toutes choses la chérit.
- 1. Attingit ergo a fine usque ad finem fortiter, et disponit omnia suaviter.
- 2. Hanc amavi, et exquisivi a juventute mea, et quæsivi sponsam mihi cam assumere, et amator factus sum formæ illius.
- 3. Generositatem illius glorificat, contubernium habens Dei; sed et omnium. Dominus dilexit illam.

saint Paul applique ce passage dans l'épître aux Hébreux, r. 3. - Speculum... Dei majestatis: D'après le grec : miroir de l'énergie de Dieu. -Imago bonitatis. C.-à-d. image de sa substance. Cf. Col. 1, 15; 111, 10. — Et cum sit una (vers. 27). Une, malgré la multiplicité de ses opérations. Comparez les épithètes « unicus » et « multiplex » du vers. 22. — In se permanens. Encore son immutabilité, comme au vers. 23 (« stabilis »). - Omnia innovat. Déjà le psalmiste l'avait dit, Ps. cm, 30 : « Emittes spiritum tuum, et creabuntur, et renovabis faciem terræ. » — Et per nationes... Plus clairement : κατά γενεάς, à travers les générations, d'âge en âge. — Se transfert: passant d'une âme à l'autre. - Prophetas. Soit dans le sens large, soit dans le sens strict : les prophètes proprement dits et tous les saints. -Neminem enim ... (vers. 28). Pas d'union intime entre Dieu et les hommes, si ces derniers ne possèdent la sagesse. - Speciosior sole (vers. 29). L'auteur revient sur la nature de la sagesse, pour insister sur sa parfaite beauté. Elle dépasse en splendeur, en grâce, l'astre du jour et les constellations les plus admirées. - Illi... succedit now (vers. 30). A intervalles fréquents et réguliers, la lumière doit céder la place aux ténèbres; mais la sagesse resplendit sans cesse, car le mal même est impuissant à l'éclipser (non vincit malitia).

CHAP. VIII. — 1. La domination universelle et toute puissante de la sagesse. — Attingit ergo... Magnifique conclusion de la description qui précede (vii, 22 et ss.). — A fine ad finem: d'une

limite à l'autre, comme dit le grec. Elle règne sur l'univers entier. — Disponit : διοικεί, elle organise, elle gouverne. Union délicieuse de fortiter et de suaviter dans son gouvernement.

5º Les biens que possède la sagesse et les avantages qu'elle procure. VIII, 2-16.

2. L'amour que Salomon a eu pour elle depuis sa naissance. — Hanc amart. Ct. vII, 7; mats il y a lei gradation dans les termes, car εφίλησα marque une chaude et intime affection. — Exquisivi: le résultat de cet amour. — A juventute. Rien de plus vrai pour Salomon. Comp. I Reg. III, 1; xvII, 12; Prov. II, 17; IV, 4; Eccl. XII, 1, etc. — Sponsam... assumere. Métaphore qui exprime l'union la plus étroite et la plus tendre. — Amator. Le mot grec εραστής, souvent pris en mauvaise part, désigne iel une affection toute céleste, mais très ardente.

3-4. Les relations de la sagesse avec Dieu.

— Generositatem... Εὐγένειαν, la noblesse de sa naïssance, son origine toute divine, qu'elle manifeste elle-même d'une manière très glorieuse (glorificat). — Contubernium Dei... Dans le grec : συμδίωσιν, « la vie avec »; la vie commune de l'époux et de l'épouse. La sagesse est donc représentée comme vivant avec Dieu dans une complète intimité. Rien de plus naturel ; puisqu'elle est son Verbe et son Esprit (cf. vii, 22 et ss., 24 et ss.). — Sed et (hien plus)... Dominus dilexit. Ici nous trouvons le verbe ἡγάπησεν, qui dénote un amour d'un genre plusrelevé. — Doctrial. Μοστίς, initiée aux mystères divins et chargée de les enseigner. Discreps

- 4. Doctrix enim est disciplinæ Dei, et electrix operum illius.
- 5. Et si divitiæ appetuntur in vita, quid sapientia locupletius quæ operatur omnia?
- 6. Si autem sensus operatur, quis horum quæ sunt magis quam illa est artifex?
- 7. Et si justitiam quis diligit, labores hujus magnas habent virtutes: sobrietatem enim et prudentiam docet, et justitiam, et virtutem, quibus utilius nihil est in vita hominibus.
- 8. Et si multitudinem scientiæ desiderat quis, scit præterita, et de futuris æstimat; scit versutias sermonum, et dissolutiones argumentorum; signa et monstra scit antequam fiant, et eventus temporum et sæeulorum.
- 9. Proposui ergo hanc adducere mihi ad convivendum, sciens quoniam mecum communicabit de bonis, et erit allocutio cogitationis et tædii mei.

- 4. C'est elle qui enseigne la science de Dieu, et qui est la directrice de ses œuvres.
- 5. Si l'on souhaite les richesses dans cette vie, qu'y a-t-il de plus riche que la sagesse qui fait toutes choses?
- 6. Si la prudence peut agir, qui a plus de part que la sagesse à tout ce qui se fait?
- 7. Et si quelqu'un aime la justice, les grandes vertus sont son ouvrage : car c'est elle qui enseigne la tempérance, et la prudence, et la justice, et la force, qui sont les choses les plus utiles à l'homme dans cette vie.
- 8. Et si quelqu'un désire l'étendue de la science, elle connaît le passé, et juge de l'avenir; elle pénètre les subtilités des discours et les solutions des arguments; elle connaît les signes et les prodiges ayant qu'ils paraissent, et les événements des temps et des siècles.
- 9. J'ai donc résolu de la prendre avec moi pour compagne de ma vie, sachant qu'elle me fera part de ses biens, et qu'elle sera ma consolation dans mes peines et dans mes ennuis.

plinæ Det: d'après le grec, de la science de Dieu. — Electriæ operum... Compagne de Dieu au moment de la création, la Sagesse a choisi, entre toutes les œuvres possibles du Créateur, celles dont la réalisation convenait le mieux à sa gloire, à sa sainteté, à sa puissance, à sa bonté, à toutes ses perfections infinies.

5-8. Quelques-uns des principaux dons de la sagesse. L'écrivain sacré mentionne tour à tour les richesses (vers. 5), l'intelligence (vers. 6), la justice (vers. 7) et la science (vers. 8). Quatre hypothèses successives au sujet des désirs du cœur humain, et de la manière dont la sagesse peut les réaliser pleinement.—Si divitiæ... D'après le grec : Si la richesse est l'acquisition désirable de la vie. - Operatur omnia. La sagesse procure tous les biens terrestres, tous les profits souhaités. - Si autem sensus... Si la prudence de l'homme (φρόνησις) est capable, à elle seule, de produire d'excellentes choses (operatur), à plus forte raison lorsqu'elle est associée à la sagesse d'en haut (quis horum...?). - Et si justitiam... (vers. 7). Par justice il faut entendre ici l'ensemble des vertus morales. - Labores... magnas (adjectif omis dans le grec) ... virtutes. Plus clairement dans le grec : Ses travaux (de la sagesse; c.-à-d. les résultats de ses travaux) sont des vertus. - Sobrietatem (la tempérance), prudentiam, justitiam, virtutem (άνδρείαν, la force virile): les quatre vertus cardinales des anciens moralistes. — Docet : ἐκδιδάσκει, elle enseigne à fond. - Si multitudinem scientiæ ... (vers. 8). Dans le grec : πολυπειρίαν, « l'expérience multiple, » science pratique qui est si

importante et si rare. — Scit præterita, de futuris... Comp. VII. 12-21, où il a été déjà démontré en détail que la science enseigne tout; quoique si riche, cette belle nomenclature est complétée ici. - Versutias sermonum : les subtilités variées du langage humain. Cf. Prov. 1, 3. — Dissolutiones argumentorum. D'après le grec : les solutions des énigmes. Cf. Jud. xiv, 12, 14; III Reg. x, 1 (trait qui concerne précisément l'habileté de Salomon sous ce rapport) ; Prov. I, 6, etc. - Signa et monstra. Σημεία καὶ τέρατα, expressions qui sont aussi quelquefois associées dans les évangiles. Cf. Matth. xxiv, 24; Marc. XIII, 22; Joan. IV, 48. La première désigne les miracles en tant qu'ils sont des signes de la puissance de Dieu et de ses autres attributs ; la seconde, en tant qu'ils sont des œuvres merveilleuses, éclatantes. - Antequam flant : la prophétie s'ajoutant au miracle. — Eventus temporum ... : les faits relatifs à l'histoire de l'humanité.

9-16. Salomon a surtout désiré la sagesse à cause de son utilité toute spéciale pour les rois.

— Proposut ergo... La voyant si avantageuse, il résolut fortement (ἔκρινα) de l'acquérir. — Ad convivendum: εἰς συμδίωσιν, comme au vers. 3 (Yuig.: « contubernium »). — Mecum communicabit... Dans le grec : Parce qu'elle sera pour moi une conseillère de bonnes choses. Conseillère dans l'adversité, d'après le contexte. — Allocutio cogitationis et tædit. Grec : une consolation dans les soucis et le chagrin. — Habèbo propter hanc... (vers. 10). Mieux : Par elle (δι' αὐτήν) j'aural... Autres fruits que Sa-

10. J'aurai, grâce à elle, de la gloire auprès des foules, et, quoique jeune, de l'honneur auprès des vieillards;

11. on reconnaîtra ma pénétration dans les jugements, je paraîtrai admirable en présence des puissants, et les princes

témoigneront leur étonnement sur leurs

12. Quand je me tairai, ils attendront que je parle; quand je parlerai, ils me regarderont attentivement, et si je prolonge mes discours, ils mettront la main sur leur bouche.

43. C'est par elle aussi que j'aurai l'immortalité, et que je laisserai un souvenir à ceux qui vivront après moi.

14. Je gouvernerai les peuples, et les

nations me seront soumises.

15. Les rois redoutables craindront lorsqu'ils entendront parler de moi. Je me montrerai bon pour mon peuple, et vaillant à la guerre.

16. En rentrant dans ma maison, je me reposerai avec elle; car il n'y a pas d'amertume a converser avec elle, ni d'ennui à vivre auprès d'elle, mais seu-lement de la satisfaction et de la joie.

17. Je pensais donc à ces choses, et je considérais dans mon cœur que l'immortalité est dans l'union avec la sagesse,

 Habebo propter hanc claritatem ad turbas, et honorem apud seniores juvenis;

11. et acutus inveniar in judicio, et in conspectu potentium admirabilis ero, et facies principum mirabuntur me.

12 Tacentem me sustinebunt, et loquentem me respicient; et sermocinante me plura, manus ori suo imponent.

13. Præterea habebo per hanc immortalitatem, et memoriam æternam his qui post me futuri sunt relinquam.

14. Disponam populos, et nationes

mihi erunt subditæ.

15. Timebunt me audientes reges horrendi. In multitudine videbor bonus, et in bello fortis.

16. Intrans in domum meam, conquiescam cum illa; non enim habet amaritudinem conversatio illius, nec tædium convictus illius, sed lætitiam et gaudium.

17. Hæc cogitans apud me, et commemorans in corde meo, quoniam immortalitas est in cognatione sapientiæ,

lomon espérait retirer de la sagesse. - Claritatem ad turbas. Mieux : de la gloire parmi les foules (dans les réunions du peuple). — Honorem ... juvenis. Quoique tout jeune encore, il se fera estimer des vieillards eux-mêmes, ces types d'expérience et de prudence. - Acutus... in judicio (vers. 11). Allusion au jugement célèbre de Salomon. Cf. III Reg. III, 16-18. - In conspectu potentium... Les officiers de Salomon, les rois de Tyr et d'Égypte, la reine de Saba et d'autres grands personnages admirèrent, en effet, la sagesse du grand roi. Cf. III Reg. v, 7; IX, 14, 24; x, 5-9, etc. Facies... mirabuntur est de l'hébreu tout pur. - Tacentem ... sustinebunt (vers. 12). S'il garde le silence, on se taira respectueusement, en attendant qu'il lui plaise de parler. - Loquentem ... respicient. Προσέξουσιν, ils feront attention. On l'écoutera avec une véritable avidité, sans jamais se lasser (sermocinantem... plura). - Manus ori... Le geste de l'admiration et de l'attention chez les anciens Orlentaux. Cf. Jud. xviii, 19; III Reg. x, 24 (autre trait relatif à Salomon); Job, xxi, 5; XXIX, 9; Is. LII, 15, etc. — Immortalitatem (vers. 13): une renommée éternelle, ainsi qu'il ressort de la fin du verset. - Disponam (vers. 14): διοικήσω, comme au vers. 1. - Populos: le peuple hébreu. Nationes: les nations tributaires. - Timebunt... audientes. Il suffira de prononcer son nom pour exciter l'effroi dans les cœurs les

plus intrépides (reges horrendi ; dans le grec ; les tyrans redoutables). — In multitudine...: dans les assemblées. Comp. le vers. 10. - In bello fortis. Antithèse avec bonus. La bonté et la vaillance ont toujours été regardées comme les deux qualités principales d'un roi parfait sous le rapport humain. C'est en particulier l'éloge qu'Homère trace d'Agamemnon. — Intrans (vers. 16). Trait final, digne, par sa délicatesse, de mettre le sceau a cette belle description. La sagesse ne confère pas moins le bonheur domestique que la gloire extérieure. — In domum... Quand le roi rentrera dans le sanctuaire intérieur de la famule, après avoir traité les graves et absorbantes affaires de l'État. - Conquiescam. Le grec est très expressif (προσαναπαύσομαι) : se reposer à côté de la sagesse, comme on le fait auprès d'une épouse bien-aimée. - Non entm habet... Il ne se lassera jamais de cette douce société, qui lui procurera des joies toujours nouvelles, et jamais la moindre peine.

§ III. — Prière de Salomon pour obtenir la sagesse. VIII, 17 — IX, 19.

1º Introduction à la prière : la sagesse est un don de Dieu. VIII, 17-21.

17-18. Récapitulation des avantages que les rois rétirent de la sagesse. — Cogitans... commemorans (φροντίσας): pensées profondes, mélangées d'une certaine anxiété. — Delectatio bona:

18. et in amicitia illius delectatio bona, et in operibus manuum illius honestas sine defectione, et in certamine loquelæ illius sapientia, et præclaritas in communicatione sermonum ipsius, circuibam quærens, ut mihi illam assumerem.

19. Puer autem eram ingeniosus, et sortitus sum animam bonam.

20. Et cum essem magis bonus, veni

ad corpus incoinquinatum.

21. Et ut scivi quoniam aliter non possem esse continens, nisi Deus det; et hoc ipsum erat sapientiæ, scire cujus esset hoc donum: adii Dominum, et deprecatus sum illum, et dixi ex totis præcordiis meis:

18. qu'il y a un saint bonheur dans sen amitié, des richesses inépuisables dans les œuvres de ses mains, et qu'on trouve l'intelligence dans ses entretiens, et la gloire dans la communication de ses discours; je cherchais de tous côtés, afin de la prendre pour ma compagne.

 J'étais un enfant d'une excellente nature, et j'avais reçu en partage une

bonne âme.

20. Et plutôt, comme j'étais bon, je suis venu dans un corps sans souillure.

21. Et comme je savais que je ne pouvais avoir la continence si Dieu ne me la donnait, et c'était déjà un effet de la sagesse de savoir de qui venait ce don, je m'adressai au Seigneur, et je l'implorai, et je lui dis de tout mon cœur:

# CHAPITRE IX

1. Deus patrum meorum et Domine misericordiæ, qui fecisti omnia verbo tuo,

2. et sapientia tua constituisti homi-

1. Dieu de mes pères et Seigneur de miséricorde, qui avez tout fait par votre parole,

2. et qui par votre sagesse avez établi

de saintes et pures délices, par opposition aux joles profanes. — Honestas sine defectione: une richesse (πλοῦτος) impérissable. — In certamine loquelæ. Cette locution fait image: συγγυμνασία, une toute stave contestation, une sorte d'argumentation intime. — Circuibam quærens. Trait pittoresque: un mouvement incossant de va-et-vient pour chercher et trouver la sagesse. — Ut... assumerem. Comme une épouse chérie.

19-21. On ne peut acquérir la sagesse qu'en la demandant à Dieu. - Puer... ingeniosus. Dans le grec : ευφυής, d'un bon naturel; doué par Dieu d'excellentes dispositions. - Sortitus animam bonam : une âme portée à la vertu. -Et ... magis bonus, veni ... Le texte primitif est plus clair : Ou plutôt, étant bon, je vins... Salomon revient sur sa pensée pour la compléter et l'expliquer. - Ad corpus incoinquinatum. Ces mots doivent s'entendre « non absolute, sed comparate P, comme dit Bossuet, car tous les corps et toutes les âmes naissent souillés de la tache originelle; mais il est certain qu'il est des hommes privilégiés, qui, par un mystérieux et très juste dessein du Créateur, viennent au monde avec des dispositions plus excellentes. Salomon fut evidemment de ce nombre, malgre l'abus affreux qu'il fit plus tard des dons du ciel. Les interprètes protestants accusent l'auteur du livre de la Sagesse d'enseigner en cet endroit la préexistence des âmes avant la formation des corps, erreur condamnée depuis par le second concile de Constantinople; mais, « dans la rigueur, on

ne peut pas inférer cela de ses paroles : il distingue seulement les instants divers de la production de ces deux substances, du corps et de l'âme, et il discerne les qualités et les propriétés différentes de l'une et de l'autre. » (Calmet, h. l.) On exagère donc singulièrement en lui faisant dire autre chose. - Esse continens (vers. 21). L'adjectif grec έγχρατής a quelquefois le sens de « chaste », mais sa signification la plus habituelle, qui est exigée ici par le contexte, est « voti compos », maître d'une chose souhaitée (comp. Eccli, vi, 27, d'après le texte original), et. dans le cas présent, cette chose n'est autre que la sagesse. Par conséquent : Lorsque je sus que. je ne pouvais posséder la sagesse que si Dieu me la donnait. - 'Adii Dominum. De la théorie, il passe immédiatement à l'action. - La formule ex totis præcordiis dénote une très vive intensité dans le désir et, par suite, dans la demande. 2º La prière du jeune roi. IX, 1-19.

Elle est admirable et admirablement motivée. C'est un beau développement de celle que Salomon avait réellement adressée au Seigneur à Gabaon. Cf. III Reg. 115, 6-9; I Par. 1, 8-10.

CHAP. IX. — 1-6. Premier motif, général: l'homme a besoin de sagesse pour remplir le rôle que Dieu lui a confié lorsqu'il l'a placé à la tête de toute la création. — Deus patrum (mcorum n'est pas dans le grec). Titre basé sur Gen. XXXII, 9. Dieu des patriarches. — Domine misericordiæ. Appel encore plus touchant. Le Seigneur apparait à tout moment dans la Bible comme la « Père des miséricordes », ainsi que le nomme

l'homme, pour qu'il dominât sur les créatures que vous avez faites,

3. pour qu'il gouvernât le monde dans l'équité et la justice, et qu'il formulat ses jugements avec un cœur droit :

4. donnez-moi cette sagesse qui est assise avec vous sur votre trône, et ne me rejetez pas du nombre de vos en-

5. car je suis votre serviteur, et le fils de votre servante, un homme faible, à la vie rapide, et peu capable de comprendre la justice et les lois.

6. Car, quelqu'un semblat-il parfait parmi les fils des hommes, si votre sagesse n'est pas avec lui, il sera considéré

comme rien.

7. Vous m'avez choisi comme le roi de votre peuple, et comme juge de vos

fils et de vos filles;

8. et vous m'avez dit de bâtir un temple sur votre montagne sainte, et un autel dans la cité où vous habitez, sur le modèle de votre tabernacle saint que vous avez préparé dès le commencement;

9. et vous avez avec vous votre sagesse, qui connaît vos œuvres, et qui nem, ut dominaretur creaturæ quæ a te facta est,

3. ut disponat orbem terrarum iu æquitate et justitia, et in directione cordis judicium judicet :

4. da mihi sedium tuarum assistricem sapientiam, et noli me reprobare a pueris tuis.

5. quoniam servus tuus sum ego. et filius ancillæ tuæ, homo infirmus, et exigui temporis, et minor ad intellectum judicii et legum.

6. Nam et si quis erit consummatus inter filios hominum, si ab illo abfuerit sapientia tua, in nihilum computabitur.

7. Tu elegisti me regem populo tuo, et judicem filiorum tuorum et filiarum;

8. et dixisti me ædificare templum in monte sancto tuo, et in civitate habitationis tuæ altare, similitudinem tabernaculi sancti tui quod præparasti ab initio:

9. et tecum sapientia tua quæ novit opera tua, quæ et affuit tunc cum or-

saint Paul, II Cor. III, 1. - Fecisti omnia verbo. Comp. Gen. 1, 3, et Ps. xxxII, 6 : Les cieux ont été faits par la parole de Jéhovah. - Saptentia tua (vers. 2). Synonyme de « parole » créatrice. — Ut dominaretur (δεσπόζη, expression qui désigne un pouvoir absolu). L'homme est vraiment le roi de la création. Cf. Gen. 1, 26-30; Ps. viii, 7-9, etc. Toutefois son autorité n'est pas arbitraire; il doit l'exercer in æquitate et justitia (en sainteté et en justice, d'après le grec). - In directione cordis. Grec : en droiture d'âme. Formule tout hébraïque. Comp. III Reg. III, 6, où nous voyons Salomon demander de fait au Seigneur la grâce de gouverner « en droiture de cœur ». - Judicium judicet. . Autre hébraïsme : ici, exercer son autorité sur là création. - Da mihi... (vers. 4). Après ce petit exorde insinuant, le suppliant passe à la demande même. - Sedium tuarum. Pluriel de majesté; comp. le vers. 12. - Assistricem... Magnifique métaphore, qui dépeint fort bien le caractère intime des relations de la sagesse avec Dieu : elle est assise sur le même trône que lui, παρεόρος. Cf. viii, 3; Prov. viii, 30-31; Eccli. 1, 1. - Noli me reprobare : le rejeter, le reprouver comme un insensé dénué, de sagesse. Cf. II Cor. xIII, 6; Hebr. vi, 7, etc. — Quoniam servus tuus... (vers. 5). Raison spéciale qu'avait Salomon de n'être pas ainsi rejeté du nombre. des vrais serviteurs de Dieu. Cf. Ps. LXXXV, 16, et la note; cxv, 16. — Autre raison, son impuissance et sa faiblesse : homo infirmus... Les mots minor ad intellectum... avaient été em-

ployés à la lettre dans la prière faite à Gabaon (III Reg. III, 7). - Si quis... consummatus (vers. 6): τελεῖος, un homme parfait. — In nihilum... Cet homme, malgré l'excellence de ses qualités naturelles, ne sera rien devant Dieu s'il ne possède en même temps la vraie sagesse.

7-12. Motif plus particulier d'être exaucé : Salomon, élevé par Dieu sur le trône d'Israël. avait un besoin très grand et très personnel de sagesse. — Tu (pronom fortement accentué) elegisti me. Dans le grec : προείλω, choisi de préférence à tous les autres fils de David. Rien de plus vrai : cf. II Reg. vir, 12; III Reg. 1, 12.-Regem populo tuo. Ce n'était pas une royauté ordinaire, mais la plus haute et la plus noble de toutes. - Judicem (synonyme de « regem ») flliorum... Les Hébreux étaient les enfants de Dieu entre tous les hommes. Cf. Deut. xiv, 1; Os. xI, 1. — Dixisti... ædificare... Autre raison pour laquelle la sagesse était indispensable à Salomon. Sur ce second choix, voyez II Reg. vii. 13. - In monte sancto : la colline de Moriah, sanctifiée déjà par le sacrifice d'Isaac. Cf. Gen. xxII, 2, et le commentaire ; l'Atl. géogr., pl. xiv, xv, xviii. Jusqu'alors c'est la colline de Sion qui avait été appelée « la montagne sainte », à cause du tabernacle qu'y avait érigé David. - In civitate habitationis... Littéralement dans le grec : la cité de ton campement. Jérusalem était regardée comme la capitale et la résidence du roi théocratique. Cf. Ps. xLv, 5; LXXXVI, 2 et ss.; cxxxi, 13; Matth. v, 35, etc. - Similitudinem tabernaculi... Allusion à Ex. xxv, 40,

bem terrarum faceres, et sciebat quid esset placitum oculis tuis, et quid direetum in præceptis tuis.

- 10. Mitte illam de cælis sanctis tuis, et a sede magnitudinis tuæ, ut mecum sit et mecum laboret, ut sciam quid acceptum sit apud te;
- 11. scit enim illa omnia, et intelligit, et deducet me in operibus meis sobrie, et custodiet me in sua potentia.
- 12. Et erunt accepta opera mea; et disponam populum tuum juste, et ero dignus sedium patris mei.
- 13. Quis enim hominum poterit scire consilium Dei? aut quis poterit cogitare quid velit Deus?
- 14. Cogitationes enim mortalium timidæ, et incertæ providentiæ nostræ;

15. corpus enim quod corrumpitur aggravat animam, et terrena inhabitatio deprimit sensum multa cogitantem.

16. Et difficile æstimamus quæ in terra sunt, et quæ in prospectu sunt invenimus cum labore : quæ autem in cælis sunt quis investigabit? était présente lorsque vous formiez l'univers; elle savait ce qui est agréable à vos yeux, et quelle est la rectitude de vos préceptes.

10. Envoyez-la du ciel, votre sanctuaire, et du trône de votre grandeur, afin qu'elle soit avec moi et qu'elle travaille avec moi, et que je sache ce qui vous est agréable;

11. car elle a la science et l'intelligence de toutes choses, et elle me conduira dans mes œuvres avec circonspection, et me protégera par sa puissance.

12. Ainsi mes actions vous seront agréables; et je conduirai votre peuple avec justice, et je serai digne du trône de mon père.

13. Car quel est l'homme qui puisse connaître les desseins de Dieu? ou qui pourra pénétrer les volontés divines?

14. En effet, les pensées des mortels sont timides, et nos prévoyances sont incertaines:

15. car le corps qui se corrompt appesantit l'âme, et cette demeure terrestre accable l'esprit aux pensées multiples.

16. Nous comprenons difficilement ce qui est sur la terre, et nous trouvons avec peine ce qui est sous nos yeux : qui donc découvrira ce qui est dans le ciel?

où Dieu avait ordonné à Moïse de construire le tabernacle et son mobilier d'après le modèle qu'il lui avait montré sur le Sinaï; or le temple de Salomon fut construit lui-même à l'instar du tabernacle de Moïse. Cf. Ex. xxv-xxx, et III Reg. VI (Atl. archeol., pl. xcv-xcix). - Ab initio. De toute éternité; ou bien, au début de l'histoire du peuple juif. - Tecum sapientia (tua n'est pas dans le grec) quæ novit... Cf. vers. 2 et ss.; VIII, 3, et surtout Prov. VIII, 22 et ss. - Quid placitum: εὐθύς, bon sous le rapport moral, conforme au plan divin. — Mitte illam (vers. 10). Réitération de la demande (comp. le vers. 4), après l'indication du second motif. - A sede magnitudinis. Après ces mots, le grec répète: Envole-la. - Mecum sit et ... laboret : comme elle avait cohabité et travaillé avec Dieu. - Scit enim...omnia (vers. 11). L'écrivain sacré revientsans cesse sur cette science universelle de la sagesse. Cf. vii, 15 et ss.; viii, 4, 8. - Deducet... sobrie. Plutôt : avec prudence (σωφρίνως). -In sua potentia. D'après le grec : dans sa gloire. La gloire de la sagesse, « émanation de celle de Dieu (cf. vii, 26), sera comme une atmosphère protectrice autour de Salomon. - Dignus sedium patris... Malgré les grands crimes qui rofanèrent quelques mois de sa vie, David demeurera à tout jamais le modèle des rois. Digne de son père pendant un certain nombre d'années, Salomon se montra sur la fin le plus indigne des fils.

13-19. Troisième motif, général comme le premier : sans la sagesse l'homme, cet être si misérable, est impuissant, ignorant, incapable de plaire à Dieu. - Quis... poterit scire ... ? Comp. Is. xL, 13, qui parait avoir servi de source à cette pensée, et Rom. x1, 34-35, qui en est un écho. — Cogitationes... timidæ. « Ondoyant et divers, » l'homme ne sait que difficilement prendre un parti. -Incertæ providentiæ... Dans le grec : Nos pensées sont instables. — Corpus enim... (vers. 15). Une des causes de cette prodigieuse faiblesse. Les auteurs sacrés et profanes ont parlé en gémissant, à toutes les époques et sous toutes les formes, de cetté pernicieuse influence du corps sur l'âme. Comp. Rom. vii, 24; Gal. iv, 22. Platon appelait le corps une « prison toute polluée ». Aggravat: βιρύνει, il charge l'âme et l'alourdit. Même image aussi dans Platon, dans Horace (« Corpus... animam... prægravat. » Sat., II, 77-79), et dans Sénèque (« Corpus hoc animæ pondus. D Ep. LXV). - Terrena inhabitatio. D'après le grec : la tente (σκήνος) terrestre. Fréquente métaphore dans la Bible (cf. Job, IV, 19; II Cor. v, 4; II Petr. I, 13, etc.), et chez les auteurs classiques (Platon dit du corps, dans les mêmes termes que ce passage, qu'il est γγίνον σκήνος). - Deprimit: écrase, fait pencher à

17. Et qui connaîtra votre pensée, si vous ne donnez vous-même la sagesse, et si vous n'envoyez votre Esprit saint du plus haut des cieux,

18. afin que les sentiers de ceux qui sont sur la terre soient ainsi redressés, et que les hommes apprennent ce qui

vous est agréable?

19. Car c'est par la sagesse, Seigneur, qu'ont été guéris tous ceux qui vous ont plu dès le commencement.

17. Sensum autem tuum quis sciet, nisi tu dederis sapientiam, et miseris Spiritum sanctum tuum de altissimis,

18 et sic correctæ sint semitæ eorum qui sunt in terris, et quæ tibi placent didicerint homines?

19. Nam per sapientiam sanati sunt quicumque placuerunt tibi, Domine, a principio.

### CHAPITRE X

- 1. C'est elle qui garda celui que Dieu avait formé le premier pour être le père du monde, et qui avait d'abord été créé seul;
- 2. c'est elle aussi qui le tira de son péché, et qui lui donna la force de gouverner toutes choses.
  - 3. Lorsque l'injuste, dans sa colère,
- 1. Hee illum qui primus formatus est a Deo pater orbis terrarum, cum solus esset creatus, custodivit;
- 2. et eduxit illum a delicto suo, et dedit illi virtutem continendi omnia.
  - 3. Ab hac ut recessit injustus, in

terre. — Difficile æstimamus (vers. 16). Dans le grec : A peine devinons-nous. - Quæ in terra... Si les phénomènes physiques, qui se passent sous nos yeux (in prospectu; d'après le grec : èv χερσίν, entre nos mains), sont souvent si difficiles à expliquer, à plus forte raison serons-nous impuissants devant les choses supérieures et célestes (quæ... in cælis...). Cf. Joan. III, 12. -Quis investigabit. C.-à-d. sans le secours de la divine sagesse. - Sensum... tuum (vers. 17). Gree : ton conseil. La sagesse seule le connaît, avec ceux auxquels elle daigne le révéler. Comp. les vers. 9 et ss. - Spiritum sanctum tuum: la troisième personne de la sainte Trinité d'après le langage chrétien. Les Pères approprient tantôt à elle, tantôt au Verbe, les passages de ce livre dans lesquels la Sage-se est personnifiée. — Sic correctæ sum. (vers. 18). Le grec dit : διωρθώθησαν, que soient redressées. Les voies de l'homme sont si aisément tortueuses! Cf. 1, 3; Prov. 11, 15. - Nam per sapientiam sanati... D'après le grec : Et ils ont été sauvés par la sagesse. La fin du vers. 19, quicumque... a principio, est une addition explicative de la Vulgate; excellente transition à la seconde partie, qui nous fait connaître des l'abord quelques uns des gaints «de l'antiquité auxquels la sagesse procura le

#### DEUXIÈME PARTIE, HISTORIQUE

Quelques œuvres de la sagesse dans le cours de l'histoire du peuple théocratique. X, 1 — XIX, 22.

Dans toute cette partie, la Sagesse est personnifiée et se confond habituellement avec Dieu.

- SECTION I. PUISSANCE DE LA SAGESSE, SOIT POUR SAUVER, SOIT POUR CHATIER. X, 1 XII, 27.
- § I. Merveilles opérées par la Sajesse en faveur des justes, depuis Adam jusqu'a Moise. X, 1 — XI, 4.

1º La Sagesse dans ses relations avec Adam, Cain et Noc. X, 1-4.

CHAP. X. - 1-2. Comment elle a sauvé le premier homme. — Hæc (αΰτη). Pronom très emphatique, qui sera répété dans ce chapitre en avant de chaque alinéa. Comp. les vers. 3, 5, 6, 10, 13, 15 (voyez aussi vii, 10, 29; viii, 1, 7, 9, etc.). - Illum qui primus... Le grec a simplement la belle expression πρωτόπλαστον, employée déjà précédemment (vn., 1). — Cum solus.. creatus. Plus grande concision encore dans le texte original : « le seul créé. » En effet, parmi tous les hommes, Adam eut seul l'honneur d'être créé directement par Dieu dans le sens strict; les autres furent tirés de sa substance. — Custodivit : non pas du péché, puisqu'il eut le malheur de succomber à la tentation, mais de la ruine totale que sa faute lui avait méritée (et eduxit illum...). La sagesse lui inspira un repentir sincere et lui obtint son pardon. - Virtutem continendi... C.-à-d. la puissance nécessaire pour maîtriser (ἰσχὺν κρατῆσαι) la nature, qui lui était devenue hostile après sa chute.

8. Cain châtié par la Sagesse. — Injustus... Aucun des personnages auxquels cette belle page lait allusion n'est nommé ouvertement; mais il est facile, d'après le contexte, de suppléer les noms. — In ira sua. Manière dont Cain s'éloigna de la Sagesse (ab hac recessit). — Per iran... de-

ira sua, per iram homicidii fraterni de-

- 4. Propter quem cum aqua deleret terram, sanavit iterum sapientia, per contemptibile lignum justum gubernans.
- 5. Hæc et in consensu nequitiæ cum se nationes contulissent, scivit justum, et conservavit sine querela Deo, et in filii misericordia fortem custodivit.
- Hæc justum a pereuntibus impiis liberavit fugientem, descendente igne in Pentapolim;
- 7. quibus in testimonium nequitiæ fumigabunda constat deserta terra, et incerto tempore fructus habentes arbores, et incredibilis animæ memoria stans figmentum salis.

se sépara d'elle, il périt par la fureur qui le rendit meurtrier de son frère.

- 4. Et lorsque, à cause de lui, l'eau inonda la terre, le salut vint encore de la sagesse, qui dirigea le juste par un bois méprisable.
- 5. Et lorsque les nations conspirèrent ensemble pour se livrer au mal, c'est elle qui connut le juste, qui le conserva irrépréfiensible devant Dieu, et qui le rendit fort dans sa tendresse pour son fils.
- C'est elle qui délivra le juste, lorsqu'il fuyait du milieu des impies, qui périrent par le feu tombé sur la Pentapole.
- 7. En témoignage de leur malice, cette terre fume encore, demeurée déserte; les arbres portent des fruits qui ne murissent pas, et l'on voit debout une statue de sel, monument d'une âme incrédule.

peritt. Le grec n'a que trois mots, remarquables par leur énergie : αδελφοκτόνοις συναπώλετο θυμοίς. La pensée est également très forte : le coup qui tua Abel fit périr le meurtrier luimème.

- 4. Noé sauvé par la Sagesse. Propter quem. A savoir Cain, par l'intermédiaire de ses descendants, qui héritèrent de sa malice, et dont les crimes occasionnèrent le déluge. Cf. Gen. vi, 4-5. Cum aqua deleret... Dans le grec : la terre était submergée. Sanavit. Plutôt : sauva. Per contempitbile lignum : l'arche, ce navire si frèle en face des eaux terribles du déluge. Justum. Noé, qui porte plusieurs fois ce nom dans les saints Livres (cf. Gen. vi, 9; Hebr. xi, 7).
  - 2º La Sagesse et Abraham. X, 5.
- 5. Abraham préservé à son tour par la Sagesse. - In consensu nequitiæ: alors que tous les peuples s'étaient, pour ainsi dire, mis d'accord pour devenir idolâtres. - Scivit ... Dans le grec : εύρε, elle trouva le juste. Allusion à la vocation d'Abraham. Cf. Gen. xII, 1 et ss. - Sine querela : ἄμεμπτον, irréprochable. Abraham demeura fidèle au vrai Dieu malgré l'apostasie universelle. Cf. Gen. xv, 17 et ss. - L'écrivain sacré signale encore un autre grand acte de la vie du père des croyants, son sacrifice à jamais célèbre. In filit misericordia fortem...: la Sagesse fortifia Abraham contre la tendresse naturelle du père, au moment où Dieu lui demanda cet acte héroïque. Cf. Gen. xxII, 1; Eccli. xLIV, 21; Hebr. XI, 48, etc.
- 3º La Sagesse dans ses relations avec Lot. X, 6-9.
- 6-9. A pereuntibus impits... les habitants de Sodome, alors mûrs pour le châtiment. Cf. Gen. xix, 4 et ss. In Pentapolim. C. à- di le district des cinq villes. L'auteur emploie le nom donné
- à la région par les géographes grecs. D'après Gen. xiv, 2, ces cinq villes étaient Sodome, Gomorrhe, Adama, Sébolm et Ségor. Elles étaient situees vers la partie méridionale de la mer Morte (Atlas géogr., pl. vII et x). — Fumigabunda (καπνιζομένη, enfumée)... ne signifie nullement que la région était encore fumante lorsque le livre de la Sagesse fut composé. Comp. Gen. xix, 28, où nous trouvons ce même trait. Le littoral de la mer Morte, surtout au sud, est d'une nature très volcanique, et l'on a vu, aux temps anciens, la fumée s'échapper du sol en divers endroits. - Deserta terra. La contrée n'a pas cessé et ne cessera probablement jamais d'être un desert; elle est inhabitable dans ses conditions actuelles. - Incerto tempore. Dans le grec : à des heures imparfaites; c.-à-d. à des époques où les fruits qui vont être mentionnés ne peuvent pas mûrir. - Fructus habentes arbores. Allusion à ce qu'on nomme les « pommes de Sodome », fruits du Solanum sanctum, qui, fraiches et colorées au dehors, ne contiennent d'abord qu'une matière fuligineuse; puis, lorsqu'elles sont tout à fait mûres, qu'un peu de poussière noirâtre, avec la graine. Voyez l'Atl. d'hist. nat., pl. xx, fig. 3. Tacite, Hist., v, 8, Josephe, Bell. jud., iv, 8, 5, et beaucoup d'auteurs anciens ont signalé ce trait, non sans y ajouter souvent des détails légendaires. - Incredibilis animæ memoria (plutôt: un monument, μνημεΐον). Cette C âme incrédule » n'est autre que la femme de Lot, dont la Genèse (xix, 26) cite formellement la désobeissance; ici nous apprenons que l'acte coupableprovenait d'un manque intérieur de foi. - Stans figmentum... Dans le grec : une stèle (sorte de colonne) de sel, debout. La Genese emploie le même langage : n'sib mélah, une stèle de sel. Il ne s'agit donc pas d'une statue proprement dite. mais d'un rocher de sel dans lequel la femme de Lot

8. Car ceux qui ont negligé la sagesse ne sont pas seulement tombés dans l'ignorance du bien, mais ils ont en outre laissé aux hommes le souvenir de leur folie, sans que leurs fautes aient pu demeurer cachées.

9. Mais la sagesse a délivré de tous

les maux ceux qui l'ont révérée.

10. C'est elle qui a conduit le juste par des voies droites, lorsqu'il fuyait la colère de son frère; elle lui a montré le royaume de Dieu, lui a donné la science des saints, l'a enrichi dans ses travaux, et a fait fructifier ses labeurs.

11. Elle l'a aidé contre ceux qui voulaient le tromper par leurs ruses, et elle

l'a enrichi.

8. Sapientiam enim prætereuntes, non tantum in hoc lapsi sunt ut ignorarent bona, sed et insipientiæ suæ reliquerunt hominibus memoriam, ut in his quæ peccaverunt nec latere potuissent.

9. Sapientia autem hos qui se observant a doloribus liberavit.

10. Hæc profugum iræ fratris justum deduxit per vias rectas; et ostendit illi regnum Dei, et dedit illi scientiam sanctorum, honestavit illum in laboribus, et complevit labores illius.

11. In fraude circumvenientium illum affuit illi, et honestum fecit illum.

fut, pour ainsi dire, emprisonnée au moment du cataclysme qui détruisit la Pentapole. Le Djébel Ousdoum (montagne de Sodome), situé au sudouest de la mer Morte, est une « masse de sel minéral pur, haute de cent mêtres environ, et longue de plus de douze kilomètres. Plusieurs

blocs de sel en forme de. colonnes se dressent cà et là le long du talus ». (Chauvet et Isambert, Syrie, Palestine, p. 74.) Josephe, Ant. jud., I, 11, affirme avoir vu celle de ces aiguilles qui, d'après la tradition, contenait la femme de Lot, et les Arabes croient pouvoir encore la montrer : mais il n'y a rien de certain sur l'emplacement, quoique le fait lui-même, tel que le raconte notre auteur, soit absolument indubitable. Comp. S. Irénée, Adv. hær., IV, 31, 3; S. Justin, Apol., 1, 33, etc. - Saplentiam ... prætereuntes. C.-à-d. la négligeant, la méprisant ; passant à côté d'elle sans s'arrêter. Les vers. 8-9 sont comme un épilogue du petit récit relatif à la ruine de Sodome. - Lapsi sunt. Le grec signifie : « læsi sunt, » ils

éprouvèrent du dommage. — Insipientiæ... me-moriam: les fruits, la colonne de sel, etc., tels sont les tristes souventrs de la folie criminelle des Sodomites. — Hominibus. Littéralement dans le grec: à la vie; pour dire: à tous les vivants (l'abstrait pour le concret). — Ut in his... But que Dieu se proposa en les châtiant: il voulait faire de ces imples un exemple, une leçon pour les autres hommes, en montrant que le crime ne demeure jamais caché ni impuni. — Sapientia autem (vers. 9). Contraste salsissant. — Eos qui se observant. Lisez d'après le grec: Ceux qui

 l'avaient vénérée (αὐτήν: elle, la sagesse). Ces mots désignent Lot et le reste de sa famille.
 4º Jacob conduit et béni par la Sagesse. X,

4º Jacob conduit et beni par la Sagesse. X, 10-12.

10-12. Profugum træ fratris. Jacob dut s'exiler dans la lointaine Mésopotamie, lorsqu'il eut



Bloc de sel que les Arabes nomment « la femme de Lot ».

si vivement irrité son frère Ésaü en lui soustrayant la bénédiction d'Isaac. Cf. Gen. xxvu, 42: — Per vias rectas. Dieu lui avait dit, au moment de son départ : Je suis avec toi, je te garderai partout où tu iras, et je te ramènerai dans ce pays (Gen. xxviii, 15). Promesse qui fut fidèlement exécutée. — Ostendit... regnum Det. Expression qu'on a très justement qualifiée de « remarquable »; elle fait sans doute allusion à la vision célèbre de Béthel. Cf. Gen. xxviii, 12-22. — Scientiam sanctorum: la science des choses saintes. En effet, Jacob eut le bonheur

- 12. Custodivit' illum ab inimicis, et a seductoribus tutavit illum, et certamen forte dedit illi ut vinceret, et sciret quoniam omnium potentior est sapientia.
- 13. Hæc venditum justum non dereliquit, sed a peccatoribus liberavit eum; descenditque cum illo in foveam,
- 14. et in vinculis non dereliquit illum, donec afferret illi sceptrum regni, et potentiam adversus eos qui eum deprimebant; et mendaces ostendit qui maculaverunt illum, et dedit illi claritatem æternam.

15. Hæc populum justum et semen sine querela liberavit a nationibus quæ illum deprimebant.

16. Intravit in animam servi Dei, et stetit contra reges horrendos in portentis et signis.

17. Et reddidit justis mercedem laborum suorum, et deduxit illos in via mirabili, et fuit illis in velamento diei, et in luce stellarum per noctem;

18. transtulit illos per mare Ru-

- 12. Elle l'a protégé contre ses ennemis, l'a défendu contre les séducteurs, et l'a engagé dans un rude combat, afin qu'il fût victorieux, et qu'il sût que la sagesse est plus puissante que toutes choses.
- 13. C'est elle qui n'a pas abandonné le juste lorsqu'il fut vendu, mais qui l'a délivré des pécheurs; elle est descendue avec lui dans la fosse,
- 14. et ne l'a pas quitté dans les chaînes, jusqu'à ce qu'elle lui eût apporté le sceptre royal et la puissance contre ceux qui l'humiliaient; elle a convaincu de mensonge ceux qui l'avaient déshonoré, et lui a donné une gloire éternelle.

15. C'est elle qui a délivré le peuple juste et la race irréprochable des nations qui l'opprimaient.

16. Elle est entrée dans l'âme du serviteur de Dieu, et s'est élevée avec des signes et des prodiges contre les rois redoutables.

17. Elle a rendu aux justes la récompense de leurs travaux, les a conduits par une voie admirable, et leur a tenu lieu d'ombre pendant le jour, et de la lumière des étoiles pendant la nuit.

18. Elle les a conduits à travers la

d'entrevoir le ciel pendant cette vision. - Honestavit illum... C.-a-d. l'enrichit en rendant ses travaux féconds. De même au vers. 11 (honestum fecit...). - Complevit labores. . Dans le grec : elle multiplia (le fruit de) ses travaux. Jacob acquit de grandes richesses chez Laban; cf. Gen. xxx, 25 et ss. - In fraude circumvenientium... D'après le grec : Dans l'avarice de ceux qui lui faisaient violence. Il s'agit de l'avare et rusé Laban; cf. Gen. xxxx, 23, etc. - Custodivit ... ab inimicis. Encore Laban, et surtout les Chananéens (cf. Gen. xxxv, 5). — A seductoribus. Dans le grec : de ceux qui lui tendaient des embûches. - Certamen forte... La lutte avec l'ange, au gué du Jaboc. Cf. Gen. XXXII, 24 et ss. - Potentior ... sapientia. Mieux : la piété (εὐσεβεία).

5º Joseph et la Sagesse. X, 13-14.

13-14. Venditum justim: lorsque ses frères l'eurent cruellement vendu aux marchands ismaélites (Gen. xxxvi, 28), et que ceux ci l'eurent vendu à leur tour à Putiphar (Gen. xxxvi, 36).

— A peccatoribus liberavit. D'après le grec: elle le délivra du péché. La Sagesse l'aida à surmonter la tentation si grave à laquelle sa vertu fut exposée chez Putiphar (Gen. xxxix, 7-20).

— In foveam. Métaphore pour désigner la prison (Gen. xxxix, 21 et ss.).

— Sceptrum (pluriel d'excellence dans le grec: les sceptres) regni. Après sa délivrance et son élévation, Joseph jouit véritablement de l'autorité royale (Gen. xxi, 37 et ss.).

— Mendaces... qui maculaverunt...: ses

frères et la femme de Putiphar. — Claritatem æternam. La gloire du chaste Joseph est impérissable, comme son souvenir.

6º La Sagesse sauve les Hébreux du joug des Égyptiens. X, 15 — XI, 4.

15-21. « Ici l'application des faits historiques passe des individus à toute la race des Israélites. D - Populum justum. En grec : le peuple saint. Belle expression pour désigner les Hébreux en tant qu'ils étaient le peuple de Jéhovah, dont la vocation était si sainte. Cf. Ex. xix, 6; Lev. xx, 24; Deut. vii, 6; Is. Lxii, 12, etc. - Semen sine querela. Sur cette locution, voyez la note du vers. 5. Israël ne fut pas toujours irréprochable en fait; mais on l'envi-age ici d'après son idéal tout parfait. - A nationibus. Pluriel d'intensité, ou simplement poétique, qui représente les Egyptiens. — Servi Dei: Moïse, dont Dieu se servit pour délivrer les Hébreux. -- Contra reges horrendos. Autre pluriel poétique. Le pharaon si redoutable. Cf. Ex. vII-xIV. - In portentis et signis. Les plaies d'Égypte. Voyez la note de viii, 8. Et reddidit... (vers. 17). Ce verbe, comme tous les autres, a pour sujet le pronom « hæc » (vers. 15). - Justis. Dans le grec : aux saints, comme plus haut. - Mercedem laborum. Allusion aux vases d'or et d'argent prêtés aux Hébreux par les Égyptiens (Ex. xI, 2-3; XII, 35). Le narrateur les envisage comme une juste compensation des rudes travaux exécutés en Égypte par ses ancêtres. Cf. Ex. 1, 11; v, 2 et ss. - In via mirabili : de Gessen en Chanaan, pendant une marche de

mer Rouge, et les a fait passer au milieu des eaux profondes.

19. Elle a submergé leurs ennemis dans la mer, et elle les a retirés du fond des abîmes. Ainsi les justes ont enlevé les depouilles des impies;

20. ils ont chanté, Seigneur, votre saint nom, et ils ont loué tous ensemble

votre main victorieuse :

21. car la sagesse a ouvert la bouche des muets, et a rendu éloquentes les langues des enfants. brum, et transvexit illos per aquam nimiam.

19. Inimicos autem illorum demersit in mare, et ab altitudine inferorum eduxit illos. Ideo justi tulerunt spolia impiorum;

20. et decantaverunt, Domine, nomen sanctum tuum, et victricem ma-

num tuam laudaverunt pariter:

21. quoniam sapientia aperuit os mutorum, et linguas infantium fecit disertas.

#### CHAPITRE XI

1. C'est elle qui a dirigé leurs œuvres par les mains d'un saint prophète.

2. Ils ont marché par des lieux inhabités, et ont dressé leurs tentes dans les déserts.

3. Ils ont tenu bon contre les ennemis, et se sont vengés de leurs adversaires.

- 4. Ils ont eu soif, et ils vous ont invoqué, et vous leur avez donné de l'eau d'un rocher élevé, et vous avez désaltéré leur soif au moyen d'une pierre dure.
- 5. Car, de même que leurs ennemis avaient été punis en ne trouvant pas

1. Direxit opera corum in manibus prophetæ sancti.

2. Iter fecerunt per deserta que non habitabantur, et in locis desertis fixerunt casas.

3. Steterunt contra hostes, et de inimicis se vindicaverunt.

4. Sitierunt, et invocaverunt te; et data est illis aqua de petra altissima, et requies sitis de lapide duro.

5. Per quæ enim pænas passi sunt inimici illorum a defectione potus sui,

quarante années. — In velamento... et in luce...: les colonnes merveilleuses de nuée et de feu. Cf. Ex. XIII, 21-22; XIV, 15, 24; XL, 38, etc. — Transtulit illos... (vers. 18). Le grand miracle du passage de la mer Rouge. Ex. xiv-xv. - Ab altitudine inferorum (vers. 19). D'après la Vulgate, la Sagesse fit sortir les Israélites du tombeau dans lequel voulaient les plonger leurs cruels ennemis. Variante dans le grec : Elle les fit bouillonner (les Égyptiens) du fond de l'abime ; c.-à-d. qu'après les avoir submergés dans les flots, elle fit remonter leurs cadavres à la surface et les rejeta sur le rivage. Cf. Ex. xiv, 31. - Spolia impiorum : les armes et les autres dépouilles de ces morts. Josèphe, Ant., II, 16, 6, mentionne aussi ce fait. - Decantaverunt : le magnifique cantique de Moise, Ex. xv. - Victricem manum. Dans le grec : ta main qui combat pour (ὑπερμαχόν). - Pariter : ὁμοθυμαζόν, d'un même esprit. - Aperuit os mutorum (vers. 21). Manière poétique de désigner Moïse et sa difficulté de parole. Cf. Ex. Iv, 10, et vi, 12. Toutefois, par extension, on peut aussi appliquer ces mots à tout le peuple israélite. - Linguas infantium... disertas. Comp. VII, 12, où la sagesse est elle-même qualifiée d'éloquente. Voyez aussi le Ps. vm, 3.

CHAP. XI. — 1-4. Soin que la Sagesse prit du peuple hébreu après sa sortie d'Égypte. — Direcit... Elle fit réussir et prospérer leurs œuvres.

In manibus (le grec emploie le singulier). Fréquent hébraïsme, pour marquer une médiation. - Prophetæ sancti. Autre grand nom donné à Moïse, Cf. Deut, xvIII, 15; xxxIV, 10; Os. XII, 14; Act. vII, 37. — Iter... per deserta. Entre la mer Rouge et le Jourdain. — In locis desertis. D'après le grec : dans des lieux sans chemins. Cf. Deut. xxxII, 40. - Casas: leurs a tentes », comme dit le grec. - Steterunt contra hostes : les Amalécites (Ex. xvII, 8-16), les Chananéens (Num. xxi, 1-3), les Amorrhéens (Num. xxi, 21 et ss.) et les Madianites (Num. xxv et xxxı). - Sitierunt: à Raphidim (Ex. xvII, 1 et ss.) et à Cadèsbarné (Num. xx, 1 et ss.). - Invocaverunt te. L'auteur généralise : en réalité, l'ensemble du peuple mécontenta Dieu par ses murmures; ce fut Moïse qui pria et qui toucha le cœur de Jéhovah. Mais il est très vraisemblable que de nombreuses ames saintes et fidèles unirent leurs supplications aux siennes. - De petra altissima ... D'après le grec : d'une pierre dure. - Requies sitis. Grec : une guérison de la soif.

§ II. — Merveilles opérées par la Sagesse contre les ennemis de Dieu. XI, 5 — XII, 27.

1º Châtiment des Égyptiens. XI, 5-27.

5-15. Sort tout à fait opposé des Égyptiens et des Israélites. Cet intéressant parallèle se rattache étroitement au double miracle de Raphidim et de Cadès dont il vient d'être question au et in eis cum abundarent filii Israel lætati sunt.

- 6. per hæc, cum illis deessent, bene cum illis actum est.
- 7. Nam pro fonte quidem sempiterni fluminis, humanum sanguinem dedisti injustis.
- 8. Qui cum minuerentur in traductione infantium occisorum, dedisti illis abundantem aquam insperate,
- 9. ostendens per sitim, quæ tunc fuit, quemadmodum tuos exaltares, et adversarios illos necares.
- 10. Cum enim tentati sunt, et quidem cum misericordia disciplinam accipientes, scierunt quemadmodum cum ira judicati impii tormenta paterentur.
- 11. Hos quidem tanquam pater monens probasti; illos autem tanquam durus rex interrogans condemnasti.
- 12. Absentes enim, et præsentes, similiter torquebantur.
- 13. Duplex enim illos acceperat tædium et gemitus, cum memoria præteritorum.
  - 14. Cum enim audirent per sua tor-

d'eau, alors que les enfants d'Israël étaient dans l'abondance et dans la joie,

- 6. au contraire, ceux-ci furent privilégiés lorsqu'ils se trouvèrent dans le besoin.
- 7. En effet, au lieu des eaux d'un fleuve intarissable, vous avez donné du sang humain aux méchants.
- 8. Et tandis que leur nombre diminuait, en punition du meurtre des enfants, vous donniez à votre peuple une eau abondante, d'une manière inespérée,
- 9. montrant, par la soif qu'il endura alors, comment vous relevez ceux qui sont à vous, et vous faites périr leurs adversaires.
- 10. Car après avoir été éprouvés, mais par un châtiment mêlé de miséricorde, ils surent de quelle manière sont tourmentés les impies quand vous les jugez avec colère.
- 11. Vous avez éprouvé les uns comme un père qui avertit; et vous avez condamné les autres comme un roi sévère qui demande des comptes.
- 12. Soit absents, soit présents, ils étaient également tourmentés.
- 13. Car, au souvenir du passé, ils trouvaient un double sujet d'ennui et de gémissement.
  - 14. En apprenant que ce qui avait fait

vers. 4. Il nous montre les Égyptiens punis par le changement de l'eau en sang, tandis qu'un peu plus tard les Hébreux recevaient du Seigneur une eau miraculeuse. Vers. 5-9, les faits; vers. 10-15, raison de ces faits. - Per quæ enim... Les vers. 5.6 contiennent le thème, qui est ensuite développé dans les versets suivants. Les mots a defectione potus... lætati sunt sont omis par le texte primitif, où on lit seulement : « Car par les choses qui servirent de châtiment à leurs ennemis, par ces mêmes choses ils reçurent des bienfaits quand ils se trouvèrent dans la détresse. D -- Cum abundarent ... : abondance d'eau dans le désert aride. - Nam pro fontc. . (vers. 7). Le Nil, qui ne tarit jamais. - Humanum sanguinem. D'après le grec : du sang corrompu. Allusion à la première plaie d'Égypte, Ex. vii. 17. - In traductions infantium... Le grec rattache immédiatement le vers. 8 au vers. 7, sans la moindre virgule, et porte : (troublés par du sang corrompu) en châtiment du décret infanticide. Ce fut donc la loi du talion : les Égyptiens avaient versé cruellement le sang des enfants mâles d'Israël (Ex. 1, 22); Dieu les châtia en les abreuvant de sang. - Dedisti illis, aux Hébreux. Insperate: par des moyens prodigieux sur lesquels on ne pouvait compter. - Ostendens per sitim... (vers. 9). Le même phénomène douloureux, la soif, servit donc au bien des

uns (tuos exaltares; ces mots ne sont pas dans le grec) et à la punition des autres (illos necares). Ce trait est commenté aux vers. 10 et ss., dans une « série d'antithèses admirablement balancées ». - Tentați : par la cruelle épreuve de la soif. - Cum misericordia... Le premier but de Dieu fut de punir les Hébreux à Raphidim et à Cadesbarné; mais il châtia avec une paternelle bonté. — Scierunt quemadmodum... Leurs propres souffrances leur révélèrent ce qu'avaient enduré les Égyptiens quand l'eau leur manqua de toutes parts. - Cum tra est opposé à « cum misericordia ». - Hos quidem (vers. 11) : les Hébreux. Rlos: les Égyptiens. Le contraste est particulièrement saisissant dans ce verset : pater et durus rex, monens et interrogans, etc. - Absentes... et præsentes : les Egyptiens, soit quand ils étaient au sein de leur pays, à l'époque des plaies terribles, soit après qu'ils se furent élancés à la poursuite des Hébreux, jusqu'au bord de la mer Rouge. Présents ou absents, ils eurent a souffrir (similiter...). — Duplex... tædium. D'après le grec : une double peine (λύπη : c.-à-d. le tourment en lui-même, puis le sentiment d'envie dont vont parler les vers. 14 et 15. - Per sua tormenta bene...: lorsque les Égyptiens apprenaient ou voyaient que leurs propres châtiments tournaient à l'avantage des Hébreux (secum, avrous). - Commemorati sunt... Litleur tourment était devenu un bien pour les autres, ils se ressouvinrent du Seigneur, et admirèrent l'issue des choses.

 Car celui qui avait été le sujet de leurs railleries, à cause de la cruelle exposition à laquelle il avait été abandonné, fut à la fin l'occasion de leur étonnement, quand leur soif fut si différente de celle des justes.

16. Pour punir les pensées extrava-gantes de leur iniquité, et l'égarement qui leur faisait adorer des serpents muets et des bêtes méprisables, vous avez envoyé contre eux, par vengeance, une multitude d'animaux muets,

17. afin qu'ils sussent que l'on est tourmenté par où l'on a péché. 18. Car il n'était pas difficile à votre

menta bene secum agi, commemorati sunt Dominum, admirantes in finem exitus.

15. Quem enim in expositione prava projectum deriserunt, in finem eventus mirati sunt, non similiter justis sitientes.

16. Pro cogitationibus autem insensatis iniquitatis illorum, quod quidam errantes colebant mutos serpentes, et bestias supervacuas, immisisti illis multitudinem mutorum animalium in vindictam,

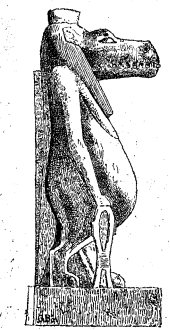
17. ut scirent quia per quæ peccat quis, per hæc et torquetur.

18. Non enim impossibilis erat omni-

téralement dans le grec : Ils sentaient le Seigneur; c.-à-d. qu'ils s'écriaient, avec leurs magiciens : Le doigt de Dieu est là. Cf. Ex. viu, 19, Les mots admirantes in finem... sont omis par le texte primitif. - In expositione (au lieu de prava, le grec a πάλαι, autrefois) projectum...: Moïse, exposé après sa naissance sur les eaux du Nil. Cf. Ex. 11, 3 et ss. - Deriserunt. Les Égyptiens se moquèrent-de lui et des menaces qu'il proférait contre eux au nom du Seigneur. Cf. Ex. VII, 23; x, 11-12; Hebr. xI, 24-25. — In finem ... mirati. Au moment de la dixième plaie, l'Exode dit en propres termes (x1, 3) que « Moise luimême était très considéré dans le pays d'Egypte aux yeux des serviteurs du pharaon et aux yeux du peuple ». — Non similiter (justis représente les Hébreux). L'écrivain sacré revient, pour conclure ce contraste, sur le fait spécial qui lui avait servi de base (sitientes; comp. les vers. 5 et ss.), et que les idées plus générales des vers. 10-15 avaient un peu fait perdre de vue.

16-17. Les Égyptiens punis à cause de leur idolâtrie. — Cogitationibus... Dans le grec : les raisonnements insensés... par lesquels étant égarés (errantes)... Cf. Rom. 1, 21. — Colebant ... serpentes: ἐρπετά, dans le sens large; tout ce qui rampe ou paraît ramper (les lézards, les crocodiles, les insectes). Au lieu de mutos, le grec dit άλογα, sans raison. — Bestias. Le grec emploie l'expression poétique κνώδαλα, qui représente toute sorte d'animaux nuisibles. Le culte des Egyptiens, d'abord assez relevé, ne tarda pas à dégénérer en un grossier fétichisme. « Tout était Dieu, excepté Dieu lui même. » Comp. l'Atlas archeol., pl. cx, fig. 10; pl. cxi, fig. 5, 11; pl. cxii, fig. 11, 18, et l'Atl. d'hist. nat., pl. LXII, fig. 2, etc. - Immisisti illis... Encore la loi du talion dans le châtiment. Des animaux de toute espèce furent, en effet, lancés contre les Égyptiens pour les tourmenter : des grenouilles, des mouches et des moustiques, des poux, des sauterelles, etc. Au vers. 17 (per quæ peccat quis...), l'écrivain sacré met en un relief énergique cette loi morale si importante, sur laquelle il reviendra

encore plus loin (cf. xii, 23; xvi, 1; xvii, 3; xviii, 6). Le Nouveau Testament la signale également (Matth. xxvi, 52; Gal. vi, 7; Jac. ii, 13;



La déesse Touéris, à tête de crocodile. (D'après une statuette de bronze du musée de Boulaq.)

Apoc. xvi. 5-6, etc.), et les auteurs profanes l'admettaient aussi comme un principe.

: 18-23. De quelle manière plus terrible encore Dieu aurait pu se venger d'eux. - Non... impospotens manus tua, quæ creavit orbem terrarum ex materia invisa, immittere illis multitudinem ursorum, aut audaces leones,

19. aut novi generis ira plenas ignotas bestias, aut vaporem ignium spirantes, aut fumi odorem proferentes, aut horrendas ab oculis scintillas emittentes;

20. quarum non solum læsura poterat illos exterminare, sed et aspectus per

timorem occidere.

- 21. Sed et sine his uno spiritu poterant occidi, persecutionem passi ab ipsis factis suis, et dispersi per spiritum virtutis tuæ; sed omnia in mensura, et numero, et pondere disposuisti.
- 22. Multum enim valere, tibi soli supererat semper; et virtuti brachii tui quis resistet?
- 23. Quoniam tanquam momentum stateræ, sic est ante te orbis terrarum, et tanquam gutta roris antelucani quæ descendit in terram.
- 24. Sed misereris omnium, quia omnia potes; et dissimulas peccata hominum, propter poenitentiam.
- 25. Diligis enim omnia quæ sunt, et nihil odisti eorum quæ fecisti; nec enim odiens aliquid constituisti, aut fecisti.

main toute-puissante, qui a créé l'univers d'une matière informe, d'envoyer contre eux une multitude d'ours, ou des lions féroces,

19. ou des bêtes d'une espèce nouvelle et inconnue, pleines de fureur, respirant une vapeur de feu, ou répandant une fumée infecte, ou lançant par leurs yeux d'horribles étincelles,

20. capables non seulement de les exterminer par leur morsure, mais de les faire mourir de frayeur par leur seul

aspect.

21. Et même sans cela ils pouvaient périr d'un seul souffle, poursuivis par leurs propres crimes et renversés par le souffle de votre puissance; mais vous avez réglé toutes choses avec mesure, et avec nombre, et avec poids.

22. Car la souveraine puissance est à vous seul, et vous demeure toujours; et qui pourra résister à la force de votre

23. Car le monde est devant vous comme le grain qui fait incliner la balance, et comme la goutte de rosée qui tombe sur la terre avant l'aurore.

24. Mais vous avez pitié de tous, parce que vous pouvez tout; et vous dissimulez les péchés des hommes, pour qu'ils fassent pénitence.

25. Vous aimez tout ce qui est, et vous ne haïssez rien de tout ce que vous avez

fait ; car, si vous l'aviez haï, vous ne l'auriez point établi ni créé.

sibilis... Dans le grec : οὐχ ἡπόρει, n'était pas embarrassée. Belle litote. - Creavit... ex materia invisa. C.-à-d. du néant. D'après le grec : d'une matière informe. Cela revient au même, car le texte primitif fait allusion à la masse informe (Gen. 1, 2) créée tout d'abord dans le sens strict, et qui servit ensuite de base pour la formation des divers êtres. - Immittere illis... Détails tragiques (vers. 18b-21) sur la manière terrible dont Dieu aurait pu châtier les Egyptiens. - Novi generis...: des animaux plus cruels que les lions, les ours, etc., et créés tout exprès. — Sed et sine his... (vers. 21). Autres movens de vengeance plus prompts et plus directs. - Passi ab ipsis factis. Dans le grec : poursuivis par la justice. Trait dramatique. Cf. Num. xxvIII, 4; I Tim. v. 24. - Sed omnia in mensura... Lorsque les moyens ordinaires suffisent pour l'exécution de ses desseins, Dieu, dans sa parfaite sagesse, préfère habituellement ne pas toucher à l'ordre accoutumé du monde. — Multum enim valere... Les vers. 22-23 insistent sur cette pensee très délicate. Dieu avait toujours le temps de recourir aux procédés extraordinaires, si sa justice l'avait requis. L'adjectif solt est une addition de la Vulgate. - Momentum stateræ: un poids très minime, mais suffisant pour faire pencher le plateau d'une balance. Admirable comparaison, Cf. Is. XL, 15; II Mach. VIII, 18. - Gutia roris antelucani. Rien de plus fragile, car les premiers rayons du solei, levant la feront évaporer. Cf. Os. vi, 4; xiii, 3.

24-27. Miséricorde de Dieu dans le châtiment des Égyptiens. Passage admirable aussi; il n'est pas moins profond que gracieux. - Misereris... quia omnia... La toute-puissance infinie du Seigneur et l'extrême impuissance de l'homme, autres motifs de la pitié divine. Cf. xII, 16, 18. Comparez ces paroles liturgiques : « Deus qui omnipotentiam tuam... parcendo manifestas. > - Dissimulas : παροράν, faire semblant de ne pas voir. - Propter pænitentiam: pour laisser aux pécheurs le temps de faire pénitence. Cf. Act. xvII, 30; Rom. II, 4, etc. — Diligis enim... (vers. 25). Dieu ressent pour ses œuvres l'amour qu'éprouve naturellement tout artiste. — Quomodo... permanere (vers. 26), 4 L'amour est la loi de laprovidence de, Dieu non moins que de sa puissance creatrice. » — Quod a te vocatum: l'appel a l'existence. Cf. Rom. v, 17. - Parcis... quo-

26. Comment une chose pourrait-elle subsister, si vous ne le vouliez pas? ou comment ce que vous n'auriez pas appelé à la vie serait-il conservé?

27. Mais vous pardonnez à tous parce que tout est à vous, Seigneur, qui aimez

les âmes.

26. Quomodo autem posset aliquid permanere, nisi tu voluisses? aut quod a te vocatum non esset conservaretur?

27. Parcis autem omnibus, quoniam tua sunt, Domine, qui amas animas.

## CHAPITRE XII

1. O Seigneur, que votre esprit est bon

et suave en toutes choses!

C'est pourquoi vous ne châtiez que peu à peu ceux qui s'égarent; vous les avertissez et vous les exhortez au sujet des péchés qu'ils commettent, afin que, se séparant du mal, ils croient en vous, Seigneur.

3. Vous aviez en horreur ces anciens

habitants de votre terre sainte,

4. parce qu'ils faisaient des œuvres

1. O quam bonus et suavis est. Domine, spiritus tuus in omnibus!

2. Ideoque eos qui exerrant partibus corripis, et de quibus peccant admones et alloqueris, ut, relicta malitia, credant in te. Domine.

3. Illos enim antiquos inhabitatores terræ sanctæ suæ, quos exhorruisti,

4. quoniam odibilia opera tibi facie-

niam tua... (vers. 27). Cf. Ps. cxliv, 9 : Jéhovah est bon envers tous, et ses compassions s'étendent sur toutes ses œuvres. Comme elles lui appartiennent en propre, il a le droit de se montrer miséricordieux envers elles, alors même qu'elles sont mauvaises. - Domine, qui amas animas. Deux mots seulement dans le grec ; δέσποτα φιλόψυχε. « Expression exquise. » Cf. Ex. xvIII, 4. 2º Châtiments dont la Sagesse frappa les Cha-

nanéens. XII, 1-18.

CHAP. XII. - 1-2. La bonté et la miséricorde du Seigneur. Ces lignes servent de transition entre la punition des Égyptiens et celle des Chananéens; d'ailleurs elles complètent les versets qui précèdent. - Quam bonus et suavis... La Vulgate paraphrase. Plus simplement dans le grec : Car ton esprit incorruptible est en toutes choses. Cet esprit pénètre les êtres comme un principe de vie, et il demeure en eux, les soutenant. - Ideoque : à cause de cette cohabitation intime. - Partibus (κατ' όλίγον, peu à peu) corripis. Sans sa miséricorde, Dieu briserait d'un seul coup les pécheurs. Comp. le vers. 9, et x1, 20. - Admones et alloquerts. Dans le grec : Tu les avertis (par l'épreuve), leur rappelant ce en quoi ils ont péché. — But de cet avertissement : ut relicta ... credant ... Comp. x1, 27.

3-7. Crimes horribles des Chananéans. — Illos enim autiquos... Désignation solennelle des tribus chanancennes qui habiterent pendant longtemps la Palestine. — Terræ sanctæ. C'est la première fois que le pays de Chanaan reçoit ce beau nom. Cf. II Mach. 1, 7. Ailleurs, néanmoins, il a été appelé la « montagne sainte » du Seigneur. - Quos exhorruisti. Dieu ne pouvait faire autrement que hair d'une certaine manière ces grands coupables, mais sans cesser pour cela de les aimer. Cf. xI, 24-25. -- Quoniam odibilia... Motif de cette haine relative (vers. 4.). Cf. Deut. xvIII, 11-14. - Per medicamina: φαρμακεία.

enchantements pratiques à l'aide de diverses drogues ; puis, en général, toute espèce de sortilèges. Cf. Ex. xxII, 17; Deut. XVIII, 9, etc. - Sacrificia injusta. Des sacrifices qui n'étaient pas saints, dit le grec. Litote qui représente ici le culte honteux de Baal, d'Astarté, de Moloch, etc. - Filiorum... necatores. Trait souvent mentionné par les saints Livres : cf. xIV, 23; Lev. xx, 2; Ps. cv, 37-38; Jer, xix, 5; Ez. xvi, 20, etc. - Comestores .... devoratores ... Abomination dont parle également Ézéchiel, xvi, 20, et xxIII, 37. Dans les sacrifices ordinaires, une partie de la victime était mangée par les prêtres ou les donateurs: les Chananéens suivaient ce rite de la façon la plus horrible dans leurs sacrifices humains. -A medio sacramento tuo. C.-à-d. d'après Bossuet : « quod ma-



Astarté. (Terre cuite phénicienne. Musée du Louvre.)

xime abhorret a medis sacris tuis. D Le grec

bant per medicamina et sacrificia in-

justa,

5. et filiorum suorum necatores sine misericordia, et comestores viscerum hominum, et devoratores sanguinis a medio sacramento tuo,

6. et auctores parentes animarum inauxiliatarum, perdere voluisti per ma-

nus parentum nostrorum,

7. ut dignam perciperent peregrinationem puerorum Dei, quæ tibi omnium carior est terra.

- 8. Sed et his tanquam hominibus pepercisti, et misisti antecessores exercitus tui vespas, ut illos paulatim exterminarent.
- 9. Non quia impotens eras in bello subjicere impios justis, aut bestiis sævis, aut verbo duro simul exterminare;
- 10. sed partibus judicans, dabas locum poenitentiæ, non ignorans quoniam nequam est natio eorum, et naturalis malitia ipsorum, et quoniam non poterat mutari cogitatio illorum in perpetuum.
- 11. Semen enim erat maledictum ab initio; nec timens aliquem, veniam dabas peccatis illorum.

détestables à vos yeux, par des enchantements et des sacrifices impies,

5. tuant sans pitié leurs propres enfants, mangeant des entrailles humaines, et dévorant le sang malgré votre ordonnance sacrée,

6. tout ensemble pères et parricides d'âmes sens défense; aussi vous avez voulu les perdre par les mains de nes ancêtres.

7. afin que cette terre, qui vous était la plus chère de toutes, devînt le digne

héritage des enfants de Dieu.

8. Et néanmoins vous les avez épargnés parce qu'ils étaient hommes, et vous leur avez envoyé des guêpes comme avant-coureurs de votre armée, afin qu'elles les exterminassent peu à peu.

9. Ce n'est pas que vous fussiez incapable d'assujettir par la guerre les impies aux justes, ou de les faire périr tout d'un coup par les bêtes cruelles, ou par une

parole severe;

10. mais, en exerçant vos jugements par degrés, vous leur donniez le temps de faire pénitence, quoique vous n'ignorassiez pas que leur race était méchante, que la malice leur était naturelle, et que leurs sentiments ne pourraient jamais changer.

11. Car c'était une race maudite des le commencement, et aucune crainte ne vous portait à pardonner leurs péchés.

ordinaire porte : έχ μέσου μυσταθείας σου; ce qui revient à peu près à la Vulgate, mais qui ne donne pas un sens bien clair, « car comment les Chananéens, qui ne connaissaient point Dieu, auraient-ils mangé le sang au milieu de ses mystères ou de ses sacrifices? » (Calmet, h. l.) D'ailleurs le substantif μυσταθεία n'est pas grec. Le texte a visiblement souffert, comme le montrent les variantes assez nombreuses des manuscrits. Quelques -uns lisent : ἐχ μέσου μυστας θιάσου, du milieu du chœur des bacchantes; et « ce pourrait bien être là le sens du texte », ajoute Calmet. La leçon ἐκ μυσοῦς μύστας θιάσου, inities à d'abominables mystères, qu'adoptent divers critiques, donne aussi un excellent sens. — Auctores (vers. 6). Le grec αύθέντας signifie en cet endroit : qui tue de sa propre main. Détail qui ajoute à l'horreur du tableau. Cf. Jer. vii, 31 et ss. — Perdere voluisti... Le châtiment de pareils forfaits était inévitable; les Hébreux de Moïse et de Josué furent chargés de l'exécuter (per manus parentum...). - Ut... perciperent (vers. 7). Le verbe est au singulier dans le texte grec, ce qui rend cette ligne plus claire. D'après la Vulgate, le mot terra est traité comme un nom collectif. - Peregfinationem. Dans le grec : ἀποικίαν, une colonie. — Puerorum Det: les Hébreux. — Omnium carior terra. Nuance dans le grec : τιμωτάτη, la plus bonorée. Grande gloire pour la Palestine d'avoir été spécialement aimée et honorée par Dieu.

8-14. La clémence et la longanimité de Dieu dans la punition des Chananéens. - Sed et his. Le pronom est très accentué : même à ces hommes si coupables. - Tanquam hominibus. Profonde pensée : comme à des êtres fragiles, portés au mal. Cf. Ps. LXXVIII, 38-39; CII, 14. - Antecessores exercitus : sorte d'avant-garde des bataillons israelites. - Vespas. Sur ce fait, voyez Ex. xxIII, 28; Deut. VII, 20; Jos. xxIV, 12. Le mot hébreu şir'ah, employé dans ces trois passages, désigne soit les frelons, soit les guêpes. L'histoire profane cite des traits analogues (cf. Bochart, Hierozoicon, t. III, p. 407). - Ut illos paulatim. Dieu avait dit expressément à son peuple : Je ne les chasserai pas (les Chananéens) en une seule année loin de ta face, de peur que le pays ne devienne un désert, et que les bêtes des champs ne se multiplient contre toi. Je les chasserai peu à peu loin de ta face, jusqu'à ce que tu augmentes en nombre (Ex. xxIII, 29-30). - Non quia impotens... (vers. 9). Considération très délicate, qui rappelle celle du chap. xI, 18 et ss. — Partibus : καταβραχύ,

12. Car qui vous dira: Qu'avez-vous fait? Ou qui s'élèvera contre votre jugement? Ou qui viendra devant vous pour défendre les hommes injustes? Ou qui vous accusera si vous faites périr les nations que vous avez créées?

13. Car il n'y a pas d'autre Dieu que vous, qui prenez soin de toutes choses, et vous n'avez pas à prouver qu'il n'y a rien d'injuste dans vos jugements.

14. Il n'y a ni roi ni prince qui puisse vous demander compte, à votre face, de

ceux que vous avez fait périr.

15. Etant donc juste, vous réglez tout avec justice, et vous regardez comme une chose indigne de votre puissance de condamner celui qui ne mérite pas d'être puni.

16. Car votre puissance est le principe de la justice, et vous êtes indulgent envers tous, parce que vous êtes le Sei-

gneur de tous.

17. Mais vous manifestez votre puissance, lorsqu'on ne vous croit pas souverainement puissant, et vous confondez l'audace de ceux qui ne vous connaissent pas.

18. Maître de votre force, vous jugez avec calme, et vous nous traitez avec

- 12. Quis enim dicet tibi; Quid fecisti? aut quis stabit contra judicium tuum? aut quis in conspectu tuo veniet vindex iniquorum hominum? aut quis tibi imputabit si perierint nationes quas tu fecisti?
- 13. Non enim est alius Deus quam tu, cui cura est de omnibus, ut ostendas quoniam non injuste judicas judicium.
- 14. Neque rex neque tyrannus in conspectu tuo inquirent de his quos perdidisti.
- 15. Cum ergo sis justus, juste omnia disponis; ipsum quoque qui non debet puniri condemnare, exterum æstimas a tua virtute.
- 16. Virtus enim tua justițiæ initium est, et ob hoc quod omnium Dominus es, omnibus te parcere facis.
- 17. Virtutem enim ostendis tu, qui non crederis esse in virtute consummatus, et horum qui te nesciunt audaciam traducis.
- 18. Tu autem dominator virtutis, cum tranquillitate judicas, et cum magna

peu à peu, avec lenteur et modération. Longanimité d'autant plus bienveillante, que Dieu connaissait toute la profondeur de leur malice innée (naturalis malitia...) et qu'il prévoyait que sa patience demeurerait sans fruit (non poterat mutari ...; quoiqu'ils demeurassent libres, assurement). - Semen ... maledictum (vers. 11). Allusion à la malédiction antique de Chanaan, leur ancêtre. Cf. Gen. 1x, 25. - Nec timens aliquem ... La patience de Dieu envers les Chanancens ne provenait pas d'un sentiment de crainte, vers. 11b-14. - Veniam : aberav, la sécurité : c.-a-d. la confiance insensée dans laquelle se bercent les pécheurs, lorsqu'ils voient que leurs crimes ne sont pas immédiatement punis. Il s'agit donc d'un pardon relatif, et « veniam » équivaut à C locum pœnitentiæ » du vers. 10. - Quis enim dicet...? La toute puissance du Seigneur le met au-dessus de ces craintes mesquines. Cf. xI, 22; Job, Ix, 12; Rom. IX, 20, etc. - Si perierint nationes... Dieu peut briser les peuples, comme le potier brise son œuvre lorsqu'elle lui déplaft. Cf. Jer. xix, 1-10. - Non enim... alius Deus... (vers. 13). Jéhovah n'a rien à redouter des hommes lorsqu'il les traite en toute rigueur de justice; rien des dieux non plus, puisqu'il est l'unique vrai Dieu. - Cui cura... Sa providence aimable. dont la mention en cet endroit est particulièrement gracieuse. - Ut ostendas... S'il existait une autre divinité rivale, le Dieu d'Israël saurait lui démontrer la parfaite justice de ses vengeances terribles (quoniam non injuste...). - Neque

rex... (vers. 14). Pas de compte semblable à rendre aux rois eux-mêmes. — In conspectu tuo inquirent. Littéralement dans le grec : ne pourront te regarder en face. Locution très pittoresque.

15-18. La parfaite équité du Seigneur lorsqu'il châtie. — Cum ergo... Déduction de ce qui précède. — Exterum... a tua virtute. Celui qui n'a pas offensé Dieu est, pour ainsi dire, « étranger » à sa puissance vengeresse, car il est situé en dehors des limites dans lesquelles elle s'exerce. - Virtus... justitiæ initium. Autre pensée profonde : la force de Dieu est la justice même. Cf. XI, 24. - Qui non crederis... (vers. 17). Parfois les hommes refusent de croire à la puissance infinie de Dieu (in virtute consummatus), à la manière du roi d'Égypte (Ex. v, 2); c'est alors surtout qu'il la manifeste, pour confondre leur audace. — Horum qui te nesciunt. La Vulgato suit le manuscrit Alexandrin. Le grec ordinaire dit au contraire : de ceux qui te connaissent. C'est aussi la leçon de saint Augustin : « Horum qui te sciunt. Dans ce cas, il s'agit de la nombreuse catégorie des pécheurs qui, tout en reconnaissant l'autorité écrasante de Dieu, se livrent quand même au crime comme si elle n'existait pas : leur audace est d'autant plus grande. - Tu autem... (vers. 18). L'écrivain sacré met en un relief admirable le calme avec lequel Dieu exerce ses vengeances. - Dominator virtutis : maitrisant ta force, pour l'empêcher de réduire en poudre les vils insulteurs. — Cum... reverentia disponis nos. Trait sublime. D'après le grec :

reverentia disponis nos; subest enim tibi, cum volueris, posse.

- 19. Docuisti autem populum tuum, per talia opera, quoniam oportet justum esse et humanum; et bonæ spei fecisti filios tuos, quoniam judicans das locum in peccatis poenitentiæ.
- 20. Si enim inimicos servorum tuorum, et debitos morti, cum tanta cruciasti attentione, dans tempus et locum per quæ possent mutari a malitia :
- 21. cum quanta diligentia judicasti filios tuos, quorum parentibus juramenta et conventiones dedisti bonarum promissionum!

22. Cum ergo das nobis disciplinam. inimicos nostros multipliciter flagellas, ut bonitatem tuam cogitemus judicantes, et cum de nobis judicatur, speremus misericordiam tuam.

- 23. Unde et illis qui in vita sua insensate et injuste vixerunt, per hæc quæ coluerunt dedisti summa tormenta.
- 24. Etenim in erroris via diutius erraverunt, deos æstimantes hæc quæ in

une grande réserve; car, lorsque vous le voudrez, vous pourrez toujours user de

votre puissance.

19. Vous avez appris à votre peuple, par cette conduite, qu'il faut être juste et bon, et vous avez donné à vos fils cette bonne espérance, que, dans vos jugements, vous donnez le temps de faire pénitence après le péché.

20. Car si vous avez puni avec tant de précaution les enuemis de vos serviteurs. qui avaient si bien mérité la mort, et si vous leur avez donné le temps et l'occasion, afin qu'ils pussent se convertir de

leur malice,

21. avec quelle circonspection ne jugez-vous pas vos enfants, aux pères desquels vous avez donné des serments et de si excellentes promesses!

22. Lors donc que vous nous infligez quelque châtiment, vous flagellez nos ennemis de mille manières, afin que, dans nos jugements, nous pensions à votre bonté, et que, lorsqu'on nous juge

nous-mêmes, nous espérions en votre miséricorde.

23. C'est pourquoi vous avez fait souffrir d'horribles tourments à ceux qui avaient mené une vie injuste et insensée, au moyen des choses mêmes qu'ils adoraient.

24. Car ils s'étaient égarés longtemps dans la voie de l'erreur, prenant pour

avec parcimonie, c.-à-d. avec une modération discrète, alors qu'il pourrait tout briser, s'il le voulait (subest enim ...).

3º Dieu instruit ses enfants bien-aimés, lorsqu'il punit ses ennemis. XII, 19-27.

19-22. Leçon que Jéhovah donnait aux Israélites en traitant les Chananéens avec tant d'indulgence. - Populum tuum : le peuple hébreu. De même filios tuos, à la ligne suivante. - Per talia opera : la longanimité du Seigneur envers les Chananéens. — Oportet justum. Plutôt, d'après le grec : Il faut que le juste soit humain (φιλάνθρωπον). Cf. 1, 6. - Bonæ spei. La nature de cette bonne esperance est immédiatement spéciflée : quoniam (judicans n'est pas dans le grec) das locum... Le Seigneur, si patient à l'égard des plus grands criminels, le sera donc davantage encore envers ses enfants. Les vers. 20 et 21 développent cette pensée consolante. - Cum tanta... attentione. Le grec ajoute : καὶ δεήσεως, et de prière. D'après cela, Dieu avait donc en quelque sorte conjuré les Chananéens de se convertir; mais ses prières n'ont pu être que ses premiers châtiments, qui annonçaient la ruine si l'on ne venait à résipiscence. — Cum quanta diligentia (vers. 21). C.-à-d. avec quelle aimable circonspection. Ce verset contient un argument à fortiori. - Parentibus juramenta ... : les promesses que Dieu avait faites aux patriarches sous le sceau du serment. — Nobis disciplinam (vers. 22). Hatδεύων : Dieu châtiait paternellement les Hébreux pour les former, tandis qu'il frappait rudement leurs ennemis pour les anéantir. Multipliciter : έν μυριότητι, des myriades de fois. -- Le but de cette clémence du Seigneur envers son peuple : ut bonitatem... cogiten us (le grec marque des pensées approfondies). - Judicantes: lorsqu'ils jugeront les autres hommes. La conduite miséricordieuse de Dieu à leur égard leur apprendra, d'une part, à espérer complètement en lui: de l'autre, à se montrer eux-mêmes miséricordieax.

23-27. C'est aussi avec une étonnante indulgence que Dieu avait précédemment puni les Egyptiens. - Unde et illis... On revient sur les Égyptiens, pour caractériser de même la conduite du Seigneur envers eux. Ils ne sont pas nommés directement, mais ils sont désignés en termes très nets. - Insensate et injuste... Ces mots caractérisent l'ensemble de leur vie coupable. Les suivants, per hæc quæ coluerunt (d'après le grec : par leurs propres abominations) désignent leur idolâtrie effrénée. - Etenim in erroris... (vers. 24). Détails sur ce grand crime.

des dieux les plus vils d'entre les animaux, et vivant comme des enfants sans raison.

25. C'est pourquoi vous vous êtes joué d'eux, en les punissant comme des enfants insensés.

26. Mais comme ils n'avaient pas été corrigés par cette moquerie et ces reproches, ils ont éprouvé une condamnation digne de Dieu.

27. Car ayant la douleur-d'être tourmentés par les choses mêmes qu'ils prenaient pour des dieux, et voyant qu'on s'en servait pour les perdre, ils reconnurent le vrai Dieu, qu'ils prétendaient autrefois ne pas connaître; et enfin le comble de la condamnation tomba sur eux. animalibus sunt supervacua, infantium insensatorum more viventes.

- 25. Propter hoc tanquam pueris insensatis judicium in derisum dedisti.
- 26. Qui autem ludibriis et increpationibus non sunt correcti dignum Dei judicium experti sunt.
- 27. In quibus enim patientes indignabantur per hæc quos putabant deos, in ipsis cum exterminarentur videntes, illum quem olim negabant se nosse, verum Deum agnoverunt; propter quod et finis condemnationis eorum venit super illos.

### CHAPITRE XIII

- 1. Tous les hommes en qui n'est pas la connaissance de Dieu sont vanité; et par les biens visibles ils n'ont pu comprendre Celui qui est, et ils n'ont pas reconnu le Créateur par la contemplation de ses œuvres;
  - 2. mais ils ont pensé que le feu, ou le

1. Vani autem sunt omnes homines in quibus non subest scientia Dei; et de his quæ videntur bona, non potuerunt intelligere eum qui est, neque operibus attendentes agnoverunt quis esset artifex;

2. sed aut ignem, aut spiritum, aut

Au lieu de diutius, le grec a μακρότερον, « plus loin, D c.-a-d. très loin, jusqu'au delà des sentiers de l'erreur. — In animalibus... supervacua. Dans le grec : Ceux qui, même parmi les animaux des ennemis, sont méprisés. Manière de désigner les bêtes les plus ignobles. - Infantium... more... D'après le grec : étant trompés comme des enfants sans intelligence. - Propter hoc tanquam pueris... (vers 25). « Des folies d'enfants furent châtiées par des punitions semblables à celles qu'on inflige aux enfants. » Les mots suivants, judicium in derisum, expliquent la pensée. — Qui... ludibriis... (vers. 26). Dans le grec, avec beaucoup d'énergie : par des hochets de correction, Le narrateur désigne ainsi les premières plaies d'Egypte, qui ne furent, relativement aux dernières (dignum... judicium), que des corrections d'enfants. - In quibus... patientes (vers. 27). Affliction particulièrement vive des Egyptiens, iorsqu'ils se voyaient punis par l'intermédiaire des animaux dont ils avaient fait des dieux : mais ils n'en étaient que mieux obligés de reconnaître ia puissance unique du Dieu d'Israël. Cf. Ex.v, 2; VIII, 8, 28; IX, 27; X, 7; XII, 31. - Finis condemnationis. Téoma désigne plutôt ici le comble, le dernier degré. Il s'agit de la mort des premiers-nés et de l'extermination de l'armée dans la mer Rouge.

SECTION II. — LA SAGESSE DEMONTRE QUE L'IDOLATRIE EST LA DERNIÈRE DES FOLIES. XIII, 1 — XIV, 31.

Ce que l'auteur a dit, dans les pages précé-COMMENT. — V. dentes (XI, 5-XII, 27), sur les Égyptiens et les Chananéens idolâtres, l'amène tout naturellement à parler en termes directs de l'idolâtrie en général, pour en relever la folle criminelle. Il en décrit l'origine et les différentes formes avec autant d'exactitude que de profondeur.

1º Le culte des forces de la nature, ou l'idolâtrie sous sa première forme historique. XIII, 1-9.

CHAP. XIII. — 1. Introduction. — Vant. Le gree ματαιόφρονες associe les deux idées de vanité et de folie. - A la suite du substantif homines, le grec ajoute : φύσει (par nature), mot qui retombe sur l'adjectif « vani ». Cf. x11, 10. « La malice de l'homme n'est pas seulement le résultat d'une mauvaise éducation et des influences extérieures; elle est innée, » et elle éclate au grand jour lorsqu'elle n'a pas la connaissance de Dieu pour contrepoids (in quibus non subest...). - Et de his quæ bona... Saint Paul fait un raisonnement identique dans l'épître aux Romains, 1, 20-23 (cf. Act. xiv, 15-17) : des œuvres de Dieu l'homme pouvait et devait s'élever à leur auteur. — Eum qui est : τὸν ὄντα, l'être par excellence, l'être absolu. Cf. Ex. 111, 14.

2-9. Comment les hommes se sont laissé séduire par les forces de la nature, de manière à en faire des dieux. — Aut ignem: comme chez les Perses. — Spiritum: πνεῦμα, le vent.— Gyrum stellarum. Dans le grec: le cercle des étoiles, c.-à-d. « la voûte étoile du ciel, qui semble tourner autour de la terre». — Nimiam aquam. D'après le grec: l'eau violente. L'océan agité.

citatum aerem, aut gyrum stellarum, aut nimiam aquam, aut solem et lunam, rectores orbis terrarum deos putaverunt.

- 3. Quorum si specie delectati, deos putaverunt, sciant quanto his dominator eorum speciosior est; speciei enim generator hæc omnia constituit.
- 4. Aut si virtutem et opera eorum mirati sunt, intelligant ab illis quoniam qui hæc fecit fortior est illis;

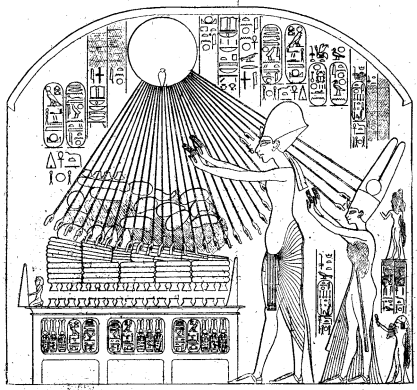
vent, ou l'air subtil, ou le cercle des étoiles, ou l'abîme des eaux, ou le soleil et la lune, étaient les dieux qui gouvernent l'univers.

3. S'ils les ont cru des dieux, parce qu'ils étaient ravis de leur beauté, qu'ils sachent combien leur dominateur est encore plus beau; car c'est l'auteur de la beauté qui a établi toutes ces choses.

4. S'ils ont admiré le pouvoir et les effets de ces créatures, qu'ils comprennent par là combien celui qui les a créées est encore plus puissant;

pur les tempêtes, les fleuves au cours rapide. — Solem et lunam. D'après le grec : les luminaires du ciel. Même expression que dans la Genèse,

les Égyptiens, les Assyriens, les Grecs et les Romains : l'histoire ne le démontre que trop. Qu'il suffise de citer les noms d'Éole (le vent),



Un adorateur du soleil. (Peinture égyptienne.)

I, 14. La Vulgate traduit bien la pensée. — Rectores orbis. Comp. Gen. I, 16, où il est dit expressément que le soleil et la lune furent créés pour dominer sur le jour et sur la nuit. — Toutes ces forces de la nature avaient été divinisées par

de Vulcain (le feu), de Noptune (l'océan), d'Astarté ou de Diane (la lune), de Baal ou d'Apollon (le soleil). — Specte delectati... Au lieu de rapporter cette beauté réelle à Celui qui l'avait créée, les hommes se laissérent follement séduire

- 5. car par la grandeur et la beauté de la créature on peut connaître et voir le Créateur.
- 6. Et cependant ces hommes méritent moins de reproches; car, s'ils tombent dans l'erreur, c'est peut-être en cherchant Dieu et en voulant le trouver.
- 7. En effet, ils le cherchent par l'examen de ses œuvres, et ils sont séduits par la beauté des choses qu'ils voient.
- 8. Mais d'ailleurs ils ne méritent euxmêmes aucun pardon.
- 9. Car, s'ils ont eu assez de science pour apprécier l'univers, comment n'ontils pas plus facilement découvert celui qui en est le maître?
- 10. Mais ils sont bien malheureux, et

- 5. a magnitudine enim speciei et creaturæ cognoscibiliter poterit creator horum videri.
- 6. Sed tamen adhuc in his minor est querela; et hi enim fortasse errant, Deum quærentes, et volentes invenire.
- 7. Etenim cum in operibus illius conversentur inquirunt, et persuasum habent quoniam bona sunt quæ videntur.
  - 8. Iterum autem nec his debet ignosci.
- 9. Si enim tantum potuerunt scire ut possent æstimare sæculum, quomoda hujus Dominum non facilius invenerunt?
  - 10. Infelices autem sunt, et inter mor-

par elle, et ils transformèrent les créatures en divinités. Les splendeurs de la nature entraînent le cœur et l'esprit vers Dieu, quand ils ne s'aveuglent pas volontairement. — Aut si... (vers. 4). Autre hypothèse pour expliquer l'origine de cette première forme de l'idolâtrie, et nouvel argument « a minori ad majus » pour blâmer la conduite coupable des hommes. — Virtutem et opera. Dans le grec : la force et l'énergie ; c.-à-d. la force et sa mise en œuvre. - Mirati sunt. Le mot grec έχπλαγέντες marque une sorte de stupéfaction. - Intelligant... quoniam... Lactance a un raisonnement identique, Instit., II, III, 5: « Quanto major, quantoque mirabilior qui illa fecit ex nihilo! » — Cognoscibiliter. Le grec porte : ἀναλόγω;, par analogie. « Ex corum, quæ naturaliter cognoscit, analogia, » dit le concile du Vatican, de Revel., can. 1. C .- à-d. en remontant de l'effet à la cause. - Sed tamen ... minor querela (μέμψις, un moindre blâme). Quoique si coupable, cette forme d'idolâtrie n'est pas la plus répréhensible en elle-même. L'auteur le prouve aux vers. 6b - 7. - Fortasse (dans le grec : aisément)..., Deum quærentes. Ce n'est donc, pour un grand nombre, qu'une erreur de fait, à supposer qu'ils cherchent Dieu sincèrement et qu'ils croient l'avoir trouvé dans ces divers êtres, -Persuasum habent ... Le grec exprime plus clairement la pensée : Ils sont séduits par la vue, parce que les choses qu'ils voient sont belles. Comp. le vers. 3. - Iterum autem... (vers. 8). Après avoir essayé d'excuser de nouveau ces pauvres égarés, l'écrivain sacré affirme une seconde fois qu'ils sont grièvement coupables, puisqu'il leur était si facile, à eux qui avaient compris le monde et ses divers phénomènes (æstimare sæculum), de remonter jusqu'à Dieu. Facilius. En effet, comme le dit Cicéron, de Nat. deorum, II, « quid potest esse tam apertum tamque perspicuum, cum cælum suspeximus, cælestiaque contemplati sumus, quam esse aliquod numen præstantissimæ mentis, quo hæc regantur? »

2º Le culte des idoles, XIII, 10 — XIV, 13.
10. Transition et introduction. — Infelices

10. Transition et introduction. — Infelices autem... Plus malheureux encore que les ido-

latres de la première catégorie, parce que leur aveuglement et leur crime sont plus graves. — Inter mortuos spes... D'après le grec : Leura



La déesse égyptienne Bart, à tête de chat. (D'après une statuette de bronze du musée du Louvre.)

espérances sont dans des choses mortes. Terme de mépris pour représenter les idoles, qui ne sont que néant. Comp. le vers. 18 et xv, 17.— Opera manuum hominum.Cf.Ps. oxiii, deuxième partie, 4; cxxxiv, 15. Les versets 11 et ss. mettuos spes illorum est, qui appellaverunt deos opera manuum hominum, aurum, et argentum, artis inventionem, et similitudines animalium, aut lapidem inutilem, opus manus antiquæ.

11. Aut si quis artifex faber de silva lignum rectum secuerit, et hujus docte eradat omnem corticem, et arte sua usus, diligenter fabricet vas utile in conversationem vitæ;

12. reliquiis autem ejus operis ad

præparationem escæ abutatur;

13. et reliquum horum quod ad nullos usus facit, lignum curvum et vorticibus plenum, sculpat diligenter per vacuitatem suam, et per scientiam suæ artis figuret illud, et assimilet illud imagini hominis,

14. aut alicui ex animalibus. illud comparet; perliniens rubrica, et rubicundum faciens fuco colorem illius, et omnem maculam que in illo est perli-

niens:

15. et faciat ei dignam habitationem, et in pariete ponens illud, et confirmans

ferro,

16. ne forte cadat; prospiciens illi, sciens quoniam non potest adjuvare se: imago enim est, et opus est illi adjutorium.

17. Et de substantia sua, et de filiis

n'ont d'espérance que parmi les morts, ceux qui ont donné le nom de dieux aux œuvres de la main des hommes, à l'or, à l'argent, aux inventions de l'art, aux figures des animaux, et à une pierre inutile, travaillée par une main antique.

11. Voici qu'un ouvrier habile coupe dans la forêt un arbre bien droit; il en ôte adroitement toute l'écorce, et à l'aide de son art il en fabrique avec soin un meuble utile pour l'usage de la vie;

12. ce qui reste après son travail, il l'emploie pour préparer ses aliments :

13. quant aux derniers éclats, dont il ne peut faire aucun usage, bois tordu et plein de nœuds, il le travaille avec soin dans ses loisirs, il lui donne une figure par la science de son art, et il le fait ressembler à un homme,

14. ou bien il en fait l'image de quelque animal; il le frotte avec du vermillon, le revêt de couleur rouge, et recouvre toutes les taches qui s'y trou-

vent;

15. puis il lui prépare une habitation convenable, le place dans une muraille,

et l'assujettit avec du fer,

16. de peur qu'il ne tombe; et il use de cette précaution, sachant que le dieu ne peut s'aider lui-même, car ce n'est qu'une statue, qui a besoin d'un secours étranger.

17. Il lui fait ensuite des vœux et il

'tront parfait ment ce trait en relief. — Similitudines animalium. Cf. x1, 16, et la note. — Lapidem inutilem: les pierres de différentes formes, sol-disant tombées du cief, qu'on adorait en plu-ieurs lieux. La main de quelque sculpteur donnait habituellement à ces aérolishes une ressemblance grossière avec la figure humaine (opus manus...).

11-16. Description très ironique de la fabrication d'une idole. Comparez le passage analogue, mais encore plus beau, d'Isaïe, xLIV, 9-20, et Baruch, vi. Tous les mots portent etmettent en saillie l'insanité criminelle de ce genre d'idolâtrie. - Lignum rectum. D'après le grec : un arbre facile à remuer; c.-à-d. convenant bien au but proposé. - Docte eradat..., fabricet. Détails dramatiques, très intéressants. - In conversationem... Dans le grec : pour le service de la vie. L'adjectif utile est très accentue : la partie de l'arbre employée à cet usage sera du moins utile; celle dont sera fabriquée l'idole sera employée à pure perte. - Reliquiis (vers. 12) : τὰ ἀποδλήματα, les rebuts (les copeaux et autres rognures). - Ad præparationem escæ... Le grec est plus expressif : Et après avoir employé les rebuts à préparer son repas, il s'est rassasié. -Reliquum horum (vers. 13). Trait des plus ironiques, surtout dans le texté primitif : τὸ ἀποβλήμα ἐξ ἀὐτῶν. « Le rebut de ces rebuts » va servir à fabriquer l'idole. — Détails pour faire ressortir davantage leur inutilité: *lignum cur*vum, rorticibus plenum (plein de nœuds intérieurs, qui gâtent le bois). Les vers suivants d'Horace, roulant sur le même fait, sont bien connus:

Olim truncus eram ficulneus, inutile lignum, Cum faber, incertus scamnum faceretne Priapum, Maluit esse deum: deus inde ego. Sat, I, viii, 1.

— Per vacuitatem suam: dans ses loisirs, lorsqu'il n'a pas autre chose à faire. — Atteut ex animalibus... D'après le grec: Il le rend sembable à quelque vil animal. — Pertiniens rubrica. Les statues de plusieurs divinités païennes, notamment celles de Bacchus et de Pan, étalent parfois peintes en rouge. Cf. Ovide, Fast, 1, 415; Virgile, Ecl., v1, 22, et x, 26. — Omnem maculam... La couleur masquait et rendait invisibles les défauts du bois. — Et faciat... habitationem (vers. 15): οἶχημα, ce que les Latins nommaient « ædicula ». — Confirmans ferro... Détail très ironique. La chute d'une idole était regardée comme un fâcheux pronostic. Cf. I Reg. v, 3-5. 17-19. Le culte rendu à l'idole après qu'elle

l'implore au sujet de ses biens, de ses enfants, ou d'un mariage. Il ne rougit pas de parler à un bois sans âme :

18. il prie pour sa santé celui qui n'est que faiblesse; il demande la vie à un mort, et il appelle à son secours un être inutile;

19, il s'adresse pour son voyage à celui qui ne peut marcher; et pour ses achats, ses entreprises et tout ce qui le

concerne, il implore celui qui est incapable de tout. suis, et de nuptiis votum faciens inquirit. Non erubescit loqui cum illo qui sine anima est;

18. et pro sanitate quidem infirmum deprecatur, et pro vita rogat mortuum, et in adjutorium inutilem invocat;

19. et pro itinere petit ab eo qui ambulare non potest; et de acquirendo, et de operando, et de omnium rerum eventu, petit ab eo qui in omnibus est inutilis.

### CHAPITRE XIV.

1. Un autre encore, pensant à se mettre en mer, et commençant à voyager sur les flots impétueux, invoque un bois plus fragile que le bois qui le porte.

2. Car le désir de gagner a inventé le navire, et l'ouvrier l'a construit par son

adresse.

- 3. Mais, ô Pere, c'est votre providence qui gouverne; car c'est vous qui avez ouvert un chemin à travers la mer, et une route très sûre au milieu des flots,
- 4. pour montrer que vous pouvez sauver de tous les périls celui-la même qui s'engagerait sur la mer sans le secours d'aucun art.
- 5. Mais afin que les œuvres de votre sagesse ne fussent point inutiles, les

- 1. Iterum alius navigare cogitans, et per super feros fluctus iter facere incipiens, ligno portante se fragilius lignum invocat:
- 2. Illud enim cupiditas acquirendi excogitavit, et artifex sapientia fabricavit
- 3. Tua autem, Pater, providentia gubernat; quoniam dedisti et in mari viam, et inter fluctus semitam firmissimam,
- 4. ostendens quoniam potens es ex omnibus salvare, etiam si sine arte aliquis adeat mare.
- .5. Sed ut non essent vacua sapientiæ tuæ opera, propter hoc etiam et exiguo

avait été ainsi préparée. Ce morceau de bois est maintenant un dieu 

— De substantia... Triple objet des prières qu'on lui adresse. Dans le grec, les mots de nuptiis sont placés avant de fitis suis. — Non erubescit... Folie d'un pareil culte, admirablement décrite au moyen d'antithèses saisissantes jusqu'à la fin du chapitre. — Inutilem (vers. 18): ἀπειρότατον, l'être le plus inexpérimente, le plus incapable de porter secours. — De acquirendo..., operando...'(vers. 19). Dans le grec: Et pour le gain, et le travail, et le succès des (œuvres des) mains.

CHAP. XIV. — 1-6. Autre exemple pour montrer la folde de ceux qui adorent les idoles; il est emprunté à la navigation (alius navigare...).

La narration est très poétique. — Incipiens.
Mieux: sur le point de... (μέλλων). — Ligno: le bois du vaisseau. Le grec ordinaire a πλοίου, navire. — Lignum: la statue de bois qui était habituellement placée à la proue ou à la poupe des anciens vaisseaux. Voyez Act. xxviii, 11, et l'Atl. archéol., pl. txxiv, fig. 7, 12. — Illud enim (le navire) cupiditas... C'est surtout l'amour du gain qui a donné naissance à la navigation; du moins la construction d'un vaisseau est une œuvre ue sagesse (sapientia fabricavit...); rien de sem-

blable dans celle d'une idole. - Tua autem, Pater... Les vers. 3-6 sont une sorte de digression sur la providence de Dieu, spécialement en tant qu'elle se manifeste à l'égard des marins; mais ils contribuent aussi à prouver l'inanité des idoles. - Et in mart viam : même sur la mer. cet élément si mobile, si dangereux! Il semble que l'auteur a en vue le passage miraculeux de ' la mer Rouge. Cf. Ex. xiv, 22; Ps. Lxxv, 20. -Ostendens quoniam... (vers. 3). Par cet éclatant prodige, le Seigneur avait montré que les flots lui sont entièrement soumis, et qu'il lui est aisé de diriger le cours d'un vaisseau qui vogue sur l'ocean. — Etiam si sine arte : sans la moindre connaissance de l'art nautique; comme il arriva n Noé, dont parlera le vers. 6. - Ut non essent racua... (vers. 5). L'utilité surnaturelle de la navigation : elle sert à mieux faire connaître les œuvres divines, c.-à-d. les produits variés de chaque contrée, et à les répandre partout au moyen du commerce. - Exiguo ligno credunt ... Fait souvent signalé. Comp. Horace, Od., I, 11, 9, et la prière des marins bretons : « Sauvez-nous, o Dieu! Votre océan est si grand, et nos bateaux sont si petits! > Anacharsis disait que, sur un valsseau, l'on n'est séparé de la mort que par

ligno credunt homines animas suas, et transcuntes mare per ratem liberati sunt.

6. Sed et ab initio cum perirent superbi gigantes, spes orbis terrarum ad ratem confugiens, remisit sæculo semen nativitatis quæ manu tua erat gubernata.

7. Benedictum est enim lignum per

quod fit justitia;

8. per manus autem quod fit idolum maledictum est et ipsum, et qui fecit illud; quia ille quidem operatus est, illud autem cum esset fragile, deus cognominatus est.

9. Similiter autem odio sunt Deo im-

pius et impietas ejus;

10. etenim quod factum est cum illo

qui fecit tormenta patietur.

- 11. Propter hoc et in idolis nationum non erit respectus, quoniam creaturæ Dei in odium factæ sunt, et in tentationem animabus hominum, et in muscipulam pedibus insipientium.
- 12. Initium enim fornicationis est exquisitio idolorum, et adinventio illorum corruptio vitæ est;

13. neque enim erant ab initio, neque erunt in perpetuum.

14. Supervacuitas enim hominum ad-

hommes confient leur vie a un morceau de bois, et, traversant la mer, ils arrivent sains et saufs sur un vaisseau.

6. Aussi, dès l'origine, lorsque les géants superbes périssaient, l'espérance de l'univers, réfugiée sur un vaisseau, conserva au monde la semence de la postérité, grâce à votre main qui la gouvernait.

7. Car béni est le bois qui sert à la

justice;

8. mais l'idole fabriquée de main d'homme est maudite, elle et celui qui l'a faite; car celui-ci l'a faite, et celle-là, n'étant qu'un bois fragile, a reçu le nom de Dieu.

9. Car Dieu a également en horreur

l'impie et son impiété;

10. et l'ouvrage souffrira la même

peine que celui qui l'a fait.

11. C'est pourquoi les idoles des nations ne seront pas épargnées, parce que les créatures de Dieu sont devenues des objets d'abomination, une cause de tentation pour les âmes des hommes, et un filet sous les pieds des insensés.

12. Le commencement de la fornication, c'est la recherche des idoles, et leur invention est la corruption de la vie:

13. car elles n'existaient pas au commencement, et elles ne dureront pas à jamais.

14. C'est la vanité des hommes qui les

une épaisseur de quatre doigts. — Sed et ab initio (vers. 6): à l'époque de Noé, aux premiers siècles de l'histoire de l'humanité. — Superbt gigantes. Cf. Gen. vi, 2, 4, 17. C'étalent ces géants pervers qui avaient causé le déluge par leurs crimes. — Spes orbis : Noé et les siens, qui restèrent seuls pour repeupler la terre. — Remisit sœculo : τῷ αἰῶνι, au monde. — Semen nativitatis. Plutôt : une semence de génération. Un germe qui devait empécher le genre humain de périr. — Quæ manu tua...: la main divine daigna tenir elle - même le gouvernaîl de l'arche, pour empécher ce premier navire de sombrer.

7-13. Malediction lancée contre les idoles et coux qui les adorent. — Benedictum... lignum.

Les Pères ont appliqué ce texte à la croix, que les écrits du Nouveau Testament nomment parfois « le bois » par antonomase (cf. Act. v, 30; Gal. III, 13, etc.); mais c'est là évidemment une application mystique, car c'est de l'arche qu'il est ici question d'après le contexte. — Per quod... justitia : le bois dont on fait un usage très légitime; par exemple, pour construire un vaisseau. — Maledictum... (vers. 8). Malédiction qui atteint soit l'idole, soit celui qui l'a fabriquée. Cf. Deut. xxvII, 15; Ps. cxIII, seconde partie, 8. — Qu'a ille quidem... Vers. 8)-10, motif de cette double

malédiction. — Cum... fragile. Dans le grec : étant corruptible. - Impietas ejus. Ici, l'idole, « qui est le résultat concret de l'impiété » de celui qui l'a fabriquée. — Non erit respectus... (vers. 11). On n'aura aucun égard pour les idoles des païens. Quel cas fait-on aujourd'hui, sous le rapport religieux, des plus belles statues de Jupiter et d'Apollon? Le grec exprime la même pensée en termes positifs : Il y aura visite (ἐπισκοπή) pour les idoles; c.-à-d. que Dieu les anéantira. Cf. II, 20; III, 7. — Quoniam... in odium... L'écrivain sacré insiste sur la raison de ce châtiment. D'après le grec : Dans la création de Dieu elles sont (les idoles) une abomination. - In tentationem : un scandale, dit le grec. -In muscipulam. L'image si fréquente du filet qui saisit les âmes. - Fornicationis (vers. 12). Métaphore non moins fréquente dans la Bible pour désigner l'idolâtrie. Cf. Deut. xxxI, 16; Jud. 11, 17; Os. 11, 3-5, etc. — Neque... ab inttio (vers. 13). L'idolâtrie n'a paru sur la terre qu'avec la corruptio vitæ, après le déluge (vers. 12), et elle s'éteint partout où pénètre l'Évangile (neque erunt...).

3º Troisième forme de l'idolâtrie : le culte des hommes divinisés. XIV, 14-21.

14. Introduction et thème de cet alinéa. -

a introduites dans le monde; aussi en trouvera-t-en bientôt la fin.

15. Un père, accablé d'une douleur amère, a fait l'image du fils qui lui avait été prématurément ravi, et il s'est mis à adorer comme dieu celui qui était mort peu auparavant comme un homme, et il lui établit parmi ses serviteurs un culto et des sacrifices.

16. Puis, le temps s'écoulant, cette coutume criminelle s'affermit, et l'erreur fut observée comme une loi, et les idoles furent adorées sur l'ordre des princes.

17. Et lorsque les hommes ne pouvaient honorer en face ceux qui étaient loin d'eux, ils faisaient apporter de loin leur portrait, ou bien ils faisaient faire l'image visible du roi qu'ils voulaient

venit in orbem terrarum; et ideo brevis illorum finis est inventus.

15. Acerbo enim Iuctu dolens pater cito sibi rapti filii feeit imaginem; et illum qui tunc quasi homo mortuus fuerat nunc tanquam deum colere cœpit, et censtituit inter servos suos sacra et sacrificia.

16. Deinde interveniente tempore, convalescente iniqua consuetudine, hic error tanquam lex custoditus est, et tyrannorum imperio colebantur figmenta.

17. Et hos quos in palam homines honorare non poterant propter hoc quod longe essent, e longinquo figura eorum allata, evidentem imaginem regis quem honorare volebant fecerunt, ut illum qui

Supervacuttas... hæc. D'après le grec : C'est par la vaine gloire des hommes qu'elles (les idoles) sont entrées dans le monde. — Et ideo brevis...

sont entrees dans le monde, fints. Cf. vers. 13<sup>5</sup>. Ce qui est le fruit de la vanité ne saurait durer toujours. Littéralement dans le grec : Une fin rapide a été décidée (par Dieu) contre elles,

15. Le culte exagéré des morts a été une première cause de cette forme spéciale d'idolâtrie. Comp. Ciceron, de Nat. deorum, r, 42. Saint Justin, Lactance et d'autres anciens écrivains ont signale pareillement ce fait. - Acerbo ... luctu. A la lettre dans le grec : un deuil prématuré, c.-à-d. hors de saison, exagéré. - Rapti filii... imaginem. Cet acte, si légitime en lui-même, en amena d'autres qui étaient réellement idolatriques : deum colere... Les dieux lares des Romains, et probablement aussi les trâfim des Chaldéens et des Hébreux. étaient les ancêtres divinisés. Cf. Gen. xxx1, 30, et la note; I Reg. xix, 13, etc. - Sacra et sacrificia. Dans le grec : des mystères (le cérémonial du culte) et des sacrifices.

16-17. Seconde cause: l'ambition des princes et la basse flatterie de leurs sujets. — Convalescente...

Le mal ne tarda pas à s'étendre tristement. — Tanquam lez. Ce qui n'avait été d'abord qu'un usage privé, tout à fait libre, devint obligatoire de par la loi. — Tyrannorum imperio. La flatterie fit les premières démarches, d'après le vers. 17; ensuite vinrent les décrets tyranniques, comme le montre l'histoire de la





Statues mortuaires de Ra-hotep et de sa femme Néfert. (D'après les originaux égyptiens.)

Chaldée (cf. Dan. 111, 5), de l'Égypte et de Rome. — Figmenta: τὰ γλυπτά, les images sculptées, les statues. — In palam... honorare. Plus clairement: ἐν ὄψει, d'une mantère visible, en peraberat tanquam præsentem colerent sua sollicitudine.

18. Provexit autem ad horum culturam et hos qui ignorabant artificis eximia diligentia.

Ille enim, volens placere illi qui se assumpsit, elaboravit arte sua ut similitudinem in melius figuraret.

20. Multitudo autem hominum, abducta per speciem operis, eum qui ante tempus tanquam homo honoratus fuerat nunc deum æstimaverunt.

21. Et hæc fuit vitæ humanæ deceptio, quoniam aut affectui, aut regibus deservientes homines, incommunicabile nomen lapidibus et lignis imposuerunt.

22. Et non suffecerat errasse eos circa

honorer, afin de rendre à celui qui était absent un culte aussi zélé que s'il eût été présent.

18. L'adresse admirable du sculpteur augmenta encore ce culte dans l'esprit des ignorants eux-mêmes.

19. Car l'artiste, voulant plaire à celui qui l'employait, épuisa tout son art à embellir la ressemblance du portrait.

20. Et la foule des hommes, séduite par la beauté de l'œuvre, regarda comme un dieu celui qui auparavant était honoré comme un homme.

21. Telle fut l'illusion de la vie humaine, provenant de ce que les hommes, devenus esclaves de leurs affections oudes rois, donnèrent à des pierres et à du bois le nom incommunicable.

22. Et il n'a pas suffi aux hommes

22-31. - Affectui. Le gree dit : au malheur ; mais

sonne. - E longinquo... allata. C'est ce qui se passa très ordinairement à Rome, où les empereurs envoyaient leur statue dans les provinces, pour qu'elles y recussent des honneurs divins. - Ut ... colerent. Dans le grec : pour flatter. Trait de psychologie qui a son importance dans ce passage, parce qu'il révèle un des côtés mesquins de l'idolâtrie.

18-20. Troisième cause : l'habileté intéressée des artistes. - Ad horum culturam. D'après le grec : à l'accroissement de (cette) superstition. - Eximia diligentia. Plutot : l'ambition (viloτιμία). — Ille enim... Les vers. 19 et 20 expliquent très bien le fait qu'a signalé le vers. 18. — Placere illi qui se... C .- a - d. au prince qui avait pris l'artiste à son service. Le grec dit plus simplement : Voulant plaire au gouvernant. - Elaboravit arte... La description est très pittoresque. Έξεδιάσατο marque des efforts intenses, prolongés. Nous sommes loin des grossières idoles de bois que nous avons vu fabriquer plus haut (XIII, 10 et ss.); nous voici aux fines statues de marbre, d'ivoire ou d'autres matières précieuses. sculptées par les Praxitèle et les Phidias. -Abducta per speciem (vers. 20). Dans le grec : Séduite par la grâce. Cf. xm, 3, 7. — Deum æstimaverunt : σέδασμα, un objet de culte. « C'est pour éviter le danger signalé ici, - le danger de l'admiration se transformant en idolâtrie, que toute sculpture des êtres vivants, excepté celle des chérubins, était interdite aux Israélites. » Cf. Ex. xx, 4.

21. Récapitulation et conclusion. Et hæc. Mieux vaudrait le neutre : Et cela...; savoir, l'idolâtrie sous ses différentes formes. - Vitæ humanæ deceptio. D'après le grec : un piège pour la vie des hommes; c.-à-d. pour le monde. Saint Paul a décrit mieux que personne (Rom. 1, 21 - 32) l'influence délétère du paganisme sur la société. Les païens eux-mêmes en gémissaient;

à plus forte raison les Pères, qui tracent des



Statue du roi egyptien Chafra, longtemps adore comme un dieu.

l'erreur intellectuelle n'a pas suffi : elle a été tableaux désolants de ces ravages. Voyez les vers, bientôt suivie d'affreux désordres dans la cond'être dans l'erreur touchant la connaissance de Dieu; mais, vivant dans la grande confusion que crée l'ignorance, ils donnent le nom de paix à des maux si nombreux et si grands.

23. Car, ou bien ils immolent leurs propres enfants, ou ils effrent des sacrifices clandestins, ou ils célèbrent des

veilles pleines de folie:

24. aussi ne gardent-ils aucune pudeur, ni dans leur vie; ni dans leurs mariages; mais l'un tue l'autre par envie, on l'outrage par l'adultère;

25. tout est affreusement mêlé, le sang, le meurtre, le vol et la tromperie, la corruption et l'infidélité, le tumulte et le parjure, le trouble des gens de bien,

26. l'oubli de Dieu, la souillure des âmes, l'avortement, l'inconstance des mariages, les excès de l'adultère et de l'impudicité.

27. Car le culte des idoles abominables est la cause, le principe et la fin de tout

28. Car ou bien ils s'abandonnent à la folie dans leurs divertissements, ou ils font des prédictions pleines de mensonge, ou ils vivent dans l'injustice, ou ils se parjurent aussitôt.

29. Car, ayant mis leur confiance en des idoles qui n'ont pas d'âme, ils espèrent n'être pas punis de leurs parjures.

30. Mais ils seront à bon droit punis

Dei scientiam; sed et in magno viventes inscientiæ bello, tot et tam magna mala pacem appellant.

23. Aut estim filios suos sacrificantes, aut obscura sacrificia facientes, aut insaniæ plenas vigilias habentes,

24. neque vitam, neque nuptias mundas jam custodiunt; sed alius alium per invidiam occidit, aut adulterans contristat;

25. et omnia commista sunt : sanguis, homicidium, furtum et fictio, corruptio et infidelitas, turbatio et perjurium, tu-

multus bonorum,

26. Dei immemoratio, animarum inquinatio, nativitatis immutatio, nuptiarum inconstantia, inordinatio mœchiæ et impudicitiæ.

27. Infandorum enim idolorum cultura omnis mali causa est, et initium, et

finis.

28. Aut enim dum lætantur insaniunt, aut certe vaticinantur falsa, aut vivunt injuste, aut pejerant cito.

29. Dum enim confidunt in idolis quasine anima sunt, male jurantes noceri se non sperant.

30. Utraque ergo illis evenient digne,

duite. - In magno viventes ... bello. Lutte intime et violente, que décrivent les versets suivants. Les passions furieuses! - Pacem appellant: quoique ce soit le contraire de la paix. Cf. Jer. vi. 14. - Filios... sacrificantes : à Baal. à Moloch, à Chamos, etc. Comp. xn, 5, et la note. - Obscura sacrificia. D'après le grec : des mystères secrets. Les abominations qui accompagnaient le culte de certaines divinités (les mysteres d'Éleusis, de Cybele, de Bacchus, etc.). -Insaniæ plenas vigilias. Dans le grec : de folles orgies d'institutions étrangères. Cf. II Mach. vi, 4; Rom. xiii, 13; I Petr. iv, 3. - Neque vitam... custodiunt (vers. 24). En effet, comme l'ajoute la seconde moitié du verset, alius alium occidit. L'égoïsme est un des premiers fruits de l'idolâtrie. - Neque nuptias mundas. La preuve vient aussi à la ligne suivante : aut adulterans, . Les auteurs classiques commentent longuement et douloureusement ces deux traits. Tite-Live, entre autres, parlant des Bacchanales, signale les « stupra, venena intestinæque cædes » qui y avaient une large part (xxxix, 8). - Omnia commista... (vers. 25). Confusion horrible de toute sorte de crimes, dont les principaux sont signalés dans la longue énumération qui suit : sanguis, homicidium... Cf. Rom. 1, 21-31; Gal. v, 19-21. -

Tumultus bonorum. Le grec dit plus clairement : l'action de troubler les bons. Cf. 11, 10-20. - Det immemoratio (vers. 26). D'après le grec : γάριτος αμνησία, l'oubli des grâces; la pensée est done la même au fond. - Nativitatis immutatio. « Suppressi et suppositi partus, » dit Bossuet. Horribles fruits de l'immoralité. - Nuptiarum inconstantia. En Grèce et à Rome, le divorce atteignit des proportions honteuses. C'était bien pire ailleurs. - Infandorum enim ... (vers. 27). L'auteur généralise, et affirme qu'il n'est pas un crime dont l'idolâtrie ne contienne le germe. Assertion d'une absolue vérité. La loi juive interdisait de prononcer le nom des idoles (cf. Ex. xxIII, 13; Deut. xII, 3; Ps. xv, 4); de là l'épfthète (infanda). - Aut enim ... (vers. 28). Preuve que tout aboutit au crime chez les païens, car leur nature viciée les porte constamment aux excès. - Leurs joies se transforment en orgies: dum lætantur, insaniunt. - Vaticinantur falsa. Cicéron l'admettait franchement : COracula, partim falsa. » (De div., II, 56.) - Pejerant cito. Les vers. 29-31 expliquent pourquoi le parjure est si fréquent chez les païens : c'est que leurs dieux, au nom desquels ils prêtent serment. ne leur inspirent aucune crainte sérieuse (nuceri se non sperant). - Utraque ergo... (vers. 30).

quoniam male senserunt de Deo attendentes idolis, et juraverunt injuste in dolo contemnentes justitiam,

31. Non enim juratorum virtus, sed peccantium pœna, perambulat semper injustorum prævaricationem.

de ce double crime, pour avoir eu de Dieu des sentiments impies en révérant les idoles, et pour avoir fait de faux serments en méprisant la justice par leur perfidie.

31. Car ce n'est pas la puissance de ceux par qui ils ont juré, mais la peine due aux pécheurs, qui punit toujours la prévarication des hommes injustes.

### CHAPITRE XV

- 1. Tu autem, Deus noster, suavis et verus es, patiens, et in misericordia disponens omnia.
- 2. Etenim si peccaverimus, tui sumus, seientes magnitudinèm tuam; et si non peccaverimus, seimus quoniam apud te sumus computati.
- 3. Nosse enim te consummata justitia est; et scire justitiam et virtutem tuam radix est immortalitatis.
- 4. Non enim in errorem induxit nos hominum malæ artis excogitatio, nec umbra picturæ labor sine fructu, effigies sculpta per varios colores,

- 1. Mais vous, notre Dieu, vous êtes doux, fidèle et patient, et vous gouvernez tout avec miséricorde.
- 2. Car, si nous péchons, nous sommes à vous, nous qui connaissons votre grandeur; et si nous ne péchons pas, nous savons que nous sommes comptés au nombre des vôtres.
- 3. Vous connaître, c'est la parfaite justice; et comprendre votre équité et votre puissance, c'est la racine de l'immortalité.
- 4. Aussi n'avons-nous pas été induits en erreur par les inventions de l'art pernicieux des hommes, ni par le vain travail des ombres de la peinture, ni par une figure sculptée et peinte en diverses couleurs,

Néanmoins, au lieu de l'impunité qu'ils espèrent, ils recueilleront une double vengeance, car ils seront punis soit pour leur idolâtrie (male... de Deo...), soit pour leur parjure (juraverunt iniuste). L'équivalent grec de justitiam est ὁσιότητας, la « sainteté » du serment. — Par qui ils seront châtiés, vers. 31. Ce ne sera point par la puissance de leurs vaines idoles, au nom desquelles ils avaient juré (non... juratorum...), mais par la justice du vrai Dieu, qui fondra tout à coup sur eux (perambulabat; dans le grec : ἐπεξέρχεται, mot très expressif).

SECTION III. — CONTRASTE ENTRE LES PAÏENS ET LES ADORATEURS DE JÉHOVAH. XV, 1 — XIX, 20.

§ I. — Le contraste est proposé d'une manière générale. XV, 1-17.

1º Privilèges des amis de Dieu, XV, 1-3. Chap. XV. — 1-3. Tu autem, Deus... Pleuse et émouvante transition. Le pronom noster, qui oppose le Dieu des Julfs, l'unique vrai Dieu, aux fausses divinités païennes, est très fortement accentué. — Belles épithètes pour caractériser l'essence divine: suavis, verus, patiens... La dernière, in misericordia disponens, est commentée au vers. 2. — Si peccaverimus, tut... Trait bien

délicat. Alors même qu'un certain nombre des Israélites se montraient ingrats et infidèles envers Jéhovah, le Seigneur n'abandonnait pas sa nation. - Si non..., scimus... Variante intéressante dans le gree : Mais nous ne pécherons pas, sachant... Ils prennent donc la résolution de ne pas offenser un Dieu si bon et si parfait. - Apud te... computati : ils ont été comptés, dénombrés, comme appartenant au Seigneur. Ils demeurent donc son peuple en toute hypothèse. - Nosse... te... justitia (vers. 3). Cf. Joan. xvii, 3. A condition, bien entendu, que cette connaissance soit accompagnée d'une vie sainte, conforme aux volontés divines. — Scire justitiam et virtutem ... Le grec supprime le premier de ces substantifs : connaître ta force. - Radix immortalitatis. En se souvenant de la toute-puissance de Dieu, l'homme conçoit une terreur salutaire et demeure plus sage; or la sagesse est une source de vie et d'immortalité. Cf. 1, 15; III, 4; IV, 1, etc. 2º Folie de ceux qui adorent les idoles. XV,

4-6. Les Hébreux étaient chers à Dieu parce qu'ils ne s'étaient pas laissé corrompre par l'ido-lâtrie; les païens lui déplaisent pour le motif contraire. — Nor... in errorem... Bien souvent, il n'est que trop vrai, Israël lui-même s'était llvré au cuite des idoles; mais il était resté fidèle

5. dont la vue excite la passion d'uninsensé, et lui fait aimer le fantôme sans vie d'une image morte.

6. Ceux qui aiment le mal sont dignes de mettre leur espérance en de tels *dieux*, et aussi ceux qui les font, ceux qui les

aiment, et ceux qui les adorent.

7. Un potier qui manie la terre molle en fait par son travail toute sorte de vases pour notre usage, et, de la même argile, il en forme qui sont destinés à des emplois honnêtes, et d'autres pour des emplois contraires; et le potier est le juge de l'usage de ces vases.

8. Puis par un vain travail il forme un dieu avec la même boue, lui qui peu de temps auparavant a été fait de terre, et qui doit bientôt retourner au lieu de son origine, lorsqu'on lui redemandera

son origine, forsqu'on fui redemande l'âme qu'il avait reçue en dépôt.

9. Toutefois il ne s'inquiete pas de ce malheur futur, ni de la brieveté de sa vie, mais il rivalise avec les cuvriers en or et en argent; il imite aussi ceux qui travaillent l'airain, et il met sa gloire à exécuter des cuvrages inutiles. 5. cujus aspectus insensato dat concupiscentiam, et diligit mortue imaginis effigiem sine anima.

6. Malorum amatores digni sunt qui spem habeant in talibus, et qui faciunt illos, et qui diligunt, et qui colunt.

7. Sed et figulus mollem terram premens, laboriose fingit ad usus nostros unumquodque vas; et de eodem luto fingit quæ munda sunt in usum vasa, et similiter quæ his sunt contraria; horum autem vasorum quis sit usus, judex est figulus.

8. Et cum labore vano deum fingit de eodem luto, ille qui paulo ante de terra factus fuerat, et post pusillum reducit se unde acceptus est, repetitus animæ

debitum quam habebat.

9. Sed cura est illi non quia laboraturus est, nec quoniam brevis illi vita est, sed concertatur aurificibus et argentariis; sed et ærarios imitatur, et gloriam præfert, quoniam res supervacuas fingit.

à Dieu dans l'ensemble. Au reste, depuis l'exil il avait été radicalement guéri sous ce rapport.



La reine Taia (l'une des plus belles sculptures de l'ancienne Égypte).

- Malæ artis... Voyez xiv, 18-20, et le commentaire. - Umbra picturæ... Dans le grec : le travail infructueux des peintres d'ombre. - Sculpta. Le grec emploie un terme dédaigneux, qui-signifie : maculé de différentes couleurs. - Dat concupiscentiam. Le grec ordinaire porte : είς ονείδος ἔργεται, « devient un sujet de honte » (ou de reproche, c-à-d. de châtiment). La Vul-

gate a suivi la leçon árkiv, qui paraît être la meilleure. — Et diligit... Peut-être l'écrivain sacré a-t-il voulu faire allusion aux passions insensées que mentionne l'histoire et qui avaient des statues pour objet (comp. Pline, Hist. nat., xxxvi, 5, 4; Arnobe, adv. Gent., vi, 22). Du moins il répète que l'art mal compris était souvent une occasion d'idolâtrie. — Amatores (vers. 6): èpacraí, expression habituellement réservée pour désigner l'amour impur.

3º Les fabricants d'idoles. XV, 7-17.

7-13. Contre les potiers qui préparent des idoles d'argile. - Sed et figulus... Description analogue à celle du chap. XIII, 10-19; elle est aussi très dramatique et abonde en traits de mordante ironie. - Terram premens. Voilà le potier à l'œuvre, et le narrateur le suit de très. près dans son travail. - De codem luto... Saint Paul, Rom. IX, 21, relève également ce trait, mais il en fait une autre application. - Cum labore vano (vers. 8). Le grec dit plus : Avec une fatigue mauvaise, c.-à-d. grièvement coupable. -Ille qui paulo ante... Détail très ironique : celui qui fabrique des dieux d'argile a été lui-même tiré du limon de la terre (cf. Gen. 11, 7), et il y rentrera bientôt (Gen. III, 19). - Repetitus animæ debitum. Pensée profonde : la vie n'est qu'un prêt que Dieu a fait à l'homme, et que celui-ci devra lui rendre avec usure. - Sed cura... illi... (vers. 9). Ces fabricants d'idoles d'argile ont un souci bien plus grand que celui des comptes qu'ils devront rendre à Dieu après leur mort (laboraturus est : κάμνειν, être fatigué, est un euphémisme pour désigner la mort) : ils songent à rivaliser avec les orfèvres, et ils donnent pour

10. Cinis est enim cor ejus, et terra supervacua spes illius, et luto vilior vita

ejus ;

11. quoniam ignoravit qui se finxit, et qui inspiravit illi animam quæ operatur, et qui insufflavit ei spiritum vitalem.

- 12. Sed et æstimaverunt lusum esse vitam nostram, et conversationem vitæ compositam ad lucrum, et oportere undecumque, etiam ex malo, acquirere.
- 13. Hic enim scit se super omnes delinquere, qui ex terræ materia fragilia vasa et sculptilia fingit.
- 14. Omnes enim insipientes, et infelices supra modum animæ superbi, sunt inimici populi tui, et imperantes illi;
- 15. quoniam omnia idola nationum deos estimaverunt, quibus neque oculorum usus est ad videndum, neque nares ad percipiendum spiritum, neque aures ad audiendum, neque digiti manuum ad tractandum, sed et pedes eorum pigri ad ambulandum.
- 16. Homo enim fecit illos, et qui spiritum mutuatus est is finxit illos. Nemo enim sibi similem homo poterit deum fingere.

10. Son cœur n'est que cendre, une terre vile est son espérance, et sa vie est plus méprisable que la boue,

plus méprisable que la boué, 11. car il ignore celui qui l'a formé, qui lui a inspiré une âme agissante, et qui a souffle en lui l'esprit de vie.

12. Ils se sont en outre imaginé que notre vie est un jeu, et qu'il n'y a d'autre but de l'existence que le gain, et qu'il faut acquérir par tous les moyens, même par le rial.

13. Celui-la sait bien qu'il est plus coupable que tous les autres, qui forme d'une même terre des vases fragiles et

des idoles.

14. Mais ils sont tous insensés, et malheureux plus qu'on ne peut le dire, ces orgueilleux, qui sont les ennemis de votre

peuple et qui le dominent;

15. car ils ont pris pour des dieux toutes les idoles des nations, qui ne peuvent ni se servir de leurs yeux pour voir, ni de leurs narines pour respirer, ni de leurs oreilles pour entendre, ni des doigts de leurs mains pour toucher, ni de leurs pieds qui sont paresseux pour marcher.

16. Car c'est un homme qui les a faits, et celui qui les a formés n'avait qu'un esprit d'emprunt. En effet, il n'est pas d'homme qui puisse faire un dieu semblable à lui.

cela un grand fini à leur travail, qui n'est toutefois que du clinquant. - Cinis... cor ejus (vers. 10). Locution empruntée à Is. xLIV, 20, d'après la traduction des LXX : « Leur cœur est de la cendre; » c.-à-d. vide et sans aspirations supérieures. - Supervacua spes... Dans le grec : Son esperance (l'idole d'argile dans laquelle il se confle) est plus vaine que la terre. - Ignoravit (sous-entendu cum ») qui se finxit. Ignorance coupable, comme il a été démontré plus haut (XIII, 1 et ss.), car le Dieu créateur a marqué toutes ses œuvres de sa signature. - Animam operatur: une âme active, agissante. - Lusum esse vitam (vers. 12). Souvent la vie n'était pas autre chose pour les païens qu'un jeu frivole. Cicéron, de Offic., 1, croyait devoir protester contre cette interprétation universelle : « Non ita generati a natura sumus, ut ad ludum et jocum facti esse videamur; sed ad severitatem potius et ad quædam studia graviora. » - Ad lucrum : un marché lucratif, dit le grec plus fortement encore. Autre préoccupation des païens et de ceux qui leur ressemblent : gagner le plus possible, pour jouir le plus possible. Pythagore et Cicéron ont employé la même comparaison. - Undecumque etiam ex malo... Plus de loi morale pour ces cœurs affamés de richesses. Les auteurs classiques citent des maximes semblables, « Lucri

bonus est odor ex re qualibet. » Juvénal, Sat., xiv, 204.

Qui rem facias, rem,

Si possis, recte; si non, quocumque modo rem. Horace, Ep., I, 1, 65.

Pour le potier en question, comme pour la plupart des fabricants d'idoles, l'art était avant tout une affaire d'argent, et point ou très peu une affaire de religion. Cf. Act. xix, 23 et ss.— Hic enim scit... (vers. 13). Leur grave culpabilité: ils savent que leurs statues ne sont qu'un ¿eu de terre, et pourtant ils trompent les hommes, auxquels ils les vendent comme des dieux.

14-17. Idolátrie grossière et insensée des ennemis du peuple israélite. — Ils sont caratérisés d'abord par trois épithètes générales : instipientes, infelices,... superbi. Variante dans le grec : Insensés et plus malheureux que l'âme d'un enfant (νηπίου, un tout petit enfant qui est incapable de se conduire). — Imperantes ill. Plus fortement dans le grec : qui l'ont opprimé. — Omnia idola... deos... Détail qui fait ressortir ce qu'il y avait de profondément insensé dans le culte païen : il était devenu un éclectisme absurde, qui plaçait sur les mêmes autels les divinités les plus disparates. — Quibus neque coulorum... Tableau ironique, qui imite ceux des Ps. cxiii, seconde partie, 4-7, et cxxxii, 15-17. —

17. Étant lui-même mortel, de ses mains criminelles il ne forme qu'une œuvre morte. Ainsi lui-même il vaut mieux que ceux qu'il adore, car il vit quelque temps, quoiqu'il soit mortel, et eux n'ont jamais vécu.

18. Ils adorent les plus vils animaux, qui, comparés aux autres bêtes sans rai-

son, sont au-dessous d'elles.

19. La vue même de ces animaux ne montre rien de bon en eux, car ils se sont soustraits à la louange de Dieu et à sa bénédiction.

- 17. Cum enim sit mortalis, mortuum fingit manibus iniquis. Melior enim est ipse his quos colit, quia ipse quidem vixit, cum esset mortalis, illi autem nunquam.
- 18. Sed et animalia miserrima colunt; insensata enim comparata his, illis sunt deteriora.
- 19. Sed nec aspectu aliquis ex his animalibus bona potest conspicere; effugerunt autem Dei laudem et benedictionem ejus.

## CHAPITRE XVI

- 1. C'est pourquoi ils ont été tourmentés comme ils le méritaient par des êtres semblables à ceux-là, et ils ont été exterminés par une multitude de bêtes.
- 2. Mais, au lieu de ces tourments, vous avez eu des faveurs pour votre peuple, et vous lui avez donné la nourriture dé-
- Propter hæc et per his similia passi sunt digne tormenta, et per multitudinem bestiarum exterminati sunt.
- 2. Pro quibus tormentis bene disposuisti populum tuum, quibus dedisti concupiscentiam delectamenti sui novum

Homo... fect tilos (vers. 16). Il n'est pas surprenant que ces idoles soient sans vie, puisque celui qui les fabrique n'a lui-même qu'une vie d'emprunt (spiritum mutuatus...; comp. la note du vers. 8). — Nemo... homo poterit... Incapable de former un être semblable à lui, l'homme l'est bien moins encore de créer un Dieu; lorsqu'il l'entreprend, c'est une œuvre morte qui sort de ses mains (mortuum fingit), et il lui est de beaucoup supérieur (melior enim...).

§ II. — Contrastes spéciaux entre les Égyptiens idolâtres et les Hébreux. XV, 18 — XIX, 5.

Ce parallèle si remarquable a pour base les principales plaies d'Égypte, par lesquelles les persécuteurs du peuple de Dieu furent justement châtiés, tandis qu'Israël échappait à tant de maux. L'auteur a déjà signalé le fait d'une manière rapide (cf. xī, 5-16); il y revient pour insister longuement sur les détails.

1º Premier contraste: la Sagesse châtie par l'action des animaux les adorateurs des animaux, tand's que les Hébreux sont épargnés. XV, 18 — XVI, 15.

18-19. Transition: la zoolâtrie chez les Égyptiens. — Animalia miserrima. D'après le grec: les plus odieux des animaux. En effet, nous l'avons vu, les crocodiles mêmes et les serpents étaient adorés en Égypte. — Insensata enim... Passage difficile. Le traducteur de la Vulgate a lu ανοα. Le grec ordinaire porte ανοία, et ne donne aucun sens acceptable. Si on lit ανοία, α en stupidité, » on peut traduire: Car, sous le rapport de la stupidité, si l'on compare les animaux entre eux, quelques-uns sont pires que les autres. La correction ανία, « en méchanceté, »

fournirait une excellente signification; mais ce n'est qu'une conjecture. — Sed nec aspectu... C.-à-d. que, dans les animaux, il n'existe aucune beauté qui puisse expliquer et excuser les honneurs idolâtriques qu'on leur rend. Cf. xıv, 20, et xv, 4-5. — Effugerunt... laudem... Allusion à l'éloge que le Créateur fit de ses différentes œuvres après les avoir produites. Les êtres animés l'avalent reçu comme tout le reste de la création (cf. Gen. I, 21, 25); mais ils avalent cessé de le mériter en devenant solidaires du péché d'Adam. La bénédiction qui les avait appelés à la vie s'était transformée, comme pour le serpent (Gen. II, 19), en une malédiction.

Chap. XVI. — 1-4. Dieu se sert des animaux pour punir les Égyptiens; il rassasie les Hébreux en leur envoyant des cailles. — Passi... digne tormenta. Le talion, comme plus haut (cf. xi, 5, 15-17). - Pro quibus... Contraste entre le sort des Egyptiens et celui des Hébreux. - Bene disposuisti.. D'après le grec : Tu as fait du bien à ton peuple. Sans doute la conduite d'Israël fut loin d'être parfaite dans cet épisode, car il murmura contre Dieu, et le bienfait celeste aboutit à un grave châtiment; du moins ce n'en fut pas moins un grand bienfait. Cf. Ex. xv, 1-13; Num. x, 11-35; Ps. LXXVII, 26 et ss. - Concupiscentiam delectamenti. Dans le grec : (pour satisfaire) le desir de (leur) appétit. - Novum saporem. Le mets donné par Dieu fut extraordinaire (étrange, dit le grec) dans son mode. — Ortygometram. Un des noms grecs de la caille, conservé par la Vulgate. — Ut illi... (vers. 3). 'Exeïvoi (illi) représente habituellement les Égyptiens dans ce passage, et αὐτοί (hi) les Hébreux. -Concupiscentes... Les Egyptiens éprouvèrent, eux

saporem, escam parans eis ortygometram;

- 3. ut illi quidem concupiscentes escam, propter ea que illis ostensa et missa sunt, ctiam a necessaria concupiscentia averterentur. Hi autem in brevi inopes facti novam gustaverunt escam.
- 4. Oportebat enim illis sine excusatione quidem supervenire interitum exercentibus tyrannidem; his autem tantum ostendere quemadmodum inimici eorum exterminabantur.
- 5. Etenim cum illis supervenit sæva bestiarum ira, morsibus perversorum colubrorum exterminabantur.
- 6. Sed non in perpetuum ira tua permansit; sed ad correptionem in brevi turbati sunt, signum habentes salutis ad commemorationem mandati legis tuæ.
- 7. Qui enim conversus est non per hoc quod videbat sanabatur, sed per te omnium salvatorem.
- 8. In hoc autem ostendisti inimicis nostris, quia tu es qui liberas ab omni malo.
- Illos enim locustarum et muscarum occiderunt morsus, et non est inventa sanitas animæ illorum, quia digni erant ab hujuscemodi exterminari.

licieuse qu'il désirait, les cailles que vous lui aviez préparées comme un mets d'un goût nouveau;

3. de sorte que les uns, quoique pressés de manger, virent se changer en aversion même leur appétit nécessaire, à cause de ce que vous leur montriez et que vous envoyiez contre eux, tandis que les autres, après n'avoir été dans le besoin que peu de temps, goûtèrent une nourriture nouvelle.

4. Car il fallait qu'une ruine inévitable fondît sur les premiers, qui exerçaient la tyrannie, et que vous fissiez seulement voir aux autres de quelle manière vous exterminiez leurs ennemis.

5. Il est vrai que la fureur des bêtes cruelles attaqua aussi vos enfants, et que la morsure des serpents venimeux les fit périr.

6. Mais votre colère ne dura pas toujours; ils ne furent que peu de temps dans le trouble, en vue de leur correction, et ils eurent un signe de salut, pour leur rappeler les commandements de votre loi.

7. Car celui qui se retournait de ce côté n'était pas guéri par ce qu'il voyait, mais par vous, qui êtes le Sauveur de tous.

- 8. En cela vous avez montré à nos ennemis que c'est vous qui délivrez de tout mal.
- 9. Car, pour eux, ils furent tués par la morsure des sauterelles et des mouches, sans trouver de remède pour sauver leur vie, car ils méritaient de périr ainsi.

aussi, d'ardents désirs dans la faim qui les pressait; mais la vue des animaux dégoûtants qui fourmillaient jusque dans leurs pétrins (cf. Ex. vii, 28) leur inspirait une vive répugnance et les empêchait de manger. Au lieu de propter... quæ..., le grec dit plus énergiquement : A cause de l'aspect hideux des choses envoyées contre eux. - Necessarta concupiscentia : l'appetit nécessaire à la conservation de la vie, par opposition au désir superflu que ressentirent les Hébreux de manger des mets délicats. — In brevi : ἐπ' ὀλίyov, pour peu de temps. La faim des Israélites ne fut pas de longue durée. - Oportebat enim ... (vers. 4). Motif pour lequel les deux peuples furent si différemment traités. Les Égyptiens devaient être châties pour s'être faits persecuteurs iniques. - Interitum. Le grec dit seulement : la privation. Les mots sine excusatione (« inevitable », d'après le texte original) retombent sur ce substantif. - His ... tantum ostendere... La faim momentanée des Hébreux leur permit de mieux comprendre ce qu'avaient enduré leurs ennemis. - Exterminabantur. Plutôt, d'après le grec, étaient tourmentés. Cf. xi, 10.

5-15. Les serpents de feu lancés contre les Hébreux; les sauterelles et les mouches qui envahirent l'Égypte. Le narrateur signale les buts très divers que Dieu se proposa dans ces deux cas, extérieurement semblables. — Cum illis... Dans le grec : αὐτοῖς, aux Hébreux (note du vers. 3). - Sæva bestiarum ira : les serpents à la morsure brûlante. Cf. Num. xxi, 6. - Sed non in perpetuum... Dieu se proposait seulement de punir son peuple coupable; ce but une fois atteint, sa colère s'apaisa. — Signum... salutis : le serpent d'airain. Cf. Num. xxi, 8-9. - Ad commemorationem mandati... Ce terrible incident contenait, en effet, une grave leçon d'obéissance. — Non per hoc quod videbat... (vers. 7). Le serpent d'airain n'était rien par lui-même; mais la foi au Dieu sauveur faisait toute sa force. Notre-Seigneur Jésus-Christ a fait, au sujet de ce symbole, une révélation d'une portée supérieure. Cf. Joan. III, 13-14. - In hoc autem ... (vers. 8). On nous ramène aux Égyptiens, pour montrer combien davantage ils eurent a souffrir d'animaux moins redoutables (locustarum et muscarum, vers. 9). - Occiderunt ... Comp. Ex. 10. Quant à vos enfants, les dents mêmes empoisonnées des dragons ne purent les vaincre, parce que votre misé-

ricorde était là pour les guérir.

11. Ils étaient éprouves, afin qu'ils se souvinssent de vos préceptes, et ils étaient promptement sauvés, de peur que, tombant dans un profond oubli de votre loi, ils ne missent un obstacle à votre secours.

12. Aussi n'est-ce point une herbe, ni un émollient qui les a guéris, mais votre parole, ô Seigneur, qui guérit toutes

choses.

13. Car c'est vous, Seigneur, qui avez la puissance de la vie et de la mort, et qui menez aux portes de la mort et qui en ramenez.

14. Mais quand l'homme a tué par malice, et que l'esprit a quitté le corps, il ne l'y fera pas revenir, et il ne rappellera point l'âme lorsqu'elle se sera retirée.

15. Il est impossible d'échapper à votre

. 16. C'est pourquoi, lorsque les impies

- Filios autem tuos nec draconum venenatorum vicerunt dentes; misericordia enim tua adveniens sanabat illos.
- 11. In memoria enim sermonum tuorum examinabantur, et velociter salvabantur, ne in altam incidentes oblivionem, non possent tuo uti adjutorio.
- 12. Etenim neque herba, neque malagma sanavit eos; sed tuus, Domine, sermo, qui sanat omnia.
- 13. Tu es enim, Domine, qui vitæ et mortis habes potestatem, et deducis ad portas mortis, et reducis.
- 14. Homo autem occidit quidem per malitiam, et cum exierit spiritus, non revertetur, nec revocabit animam quæ recepta est.
- 15. Sed tuam manum effugere impossibile est.
  - 16. Negantes enim te nosse impii,

x, 17, où le pharaon appelle les sauterelles « une plaie mortelle »; non qu'elles donnassent directement la mort, pas plus que les mouches, mais

les conséquences de ce double fléau durent être fatales à plusieurs. - Non est inventa sanitas. Pour eux, pas de moyen miraculeux destiné à les sauver. - Exterminari. D'après le grec : être châtiés. — Filios autem tuos... (vers. 10). Développement du contraste, pour le rendre encore plus frappant. - Misericordia ... adveniens : venant au-devant d'eux, comme s'exprime délicatement le grec, - In memoria (vers. 11). Mieux vaudrait l'accusatif : pour qu'ils se souvinssent. Cf. vers. 6. - Examinabantur. D'après le grec : ils étaient piqués (par les serpents). - Ne in ... oblivionem : dans l'oubli des commandements divins. - Etenim neque herba... (vers. 12). Encore le caractère surnaturel de la guérison. - Tu es enim ... (vers. 13). Facilité avec laquelle Dieu pro-

cure le salut. La pensée devient générale. — Deducis... et reducis. Écho de I Reg. II, 6; cf. Ps. XLVIII, 16, et Tob. XIII, 1-2. — Homo... occidit (vers. 14). Différence immense entre Dieu et l'homme, relativement à la vie et à la mort: quand l'homme tue quelqu'un de ses semblables.

c'est à jamais, car il n'a pas le don de « faire revivre » (ainsi dit le grec, au lieu de revertetur). — Animam quæ recepta...: dans le séjour



Mouches d'Égypte. (Le moustique et le taon des chameaux.)

des morts. — Sed tuam manum... (vers. 15). Transition à l'alinea suivant.

2º Second contraste: de quelle manière les éléments servirent à tourmenter les légyptiens et à bénir les Hébreux. XVI, 16, 29.

16-19. Le feu et ses merveilles contre les Égyp-

per fortitudinem brachii tui flagellati sunt; novis aquis, et grandinibus, et pluviis persecutionem passi, et per ignem consumpti.

- 17. Quod enim mirabile erat, in aqua, quæ omnia extinguit, plus ignis valebat; vindex est enim orbis justorum.
- 18. Quodam enim tempore mansuetabatur ignis, ne comburerentur quæ ad impios missa erant animalia, sed ut ipsi videntes scirent quoniam Dei judicio patiuntur persecutionem.
- Et quodam tempore in aqua supra virtutem ignis exardescebat undique, ut iniquæ terræ nationem exterminaret.
- 20. Pro quibus angelorum esca nutrivisti populum tuum, et paratum panem de cælo præstitisti illis sine labore, omne delectamentum in se habentem, et omnis saporis suavitatem.
- 21. Substantia enim tua dulcedinem tuam quam in filios habes ostendebat, et deserviens uniuscujusque voluntati, ad quod quisque volebat convertebatur.
  - 22. Nix autem et glacies sustinebant

ont prétendu ne pas vous connaître, ils ont été flagellés par la force de votre bras, ils ont été tourmentés par des pluies extraordinaires, par des grêles et des orages, et consumés par le feu.

17. Ce qui était le plus admirable, c'est que le feu brûlait davantage dans l'eau, qui éteint tout, car l'univers est le

vengeur des justes.

18. Parfois le feu s'adoucissait, pour ne pas brûler les animaux qui avaient été envoyés contre les impies; afin qu'à cette vue ils reconnussent que c'était par un jugement de Dieu qu'ils souffraient ces maux.

19. Parfois aussi ce feu, surpassant ses propres forces, redoublait d'ardeur au milieu des eaux, pour détruire ce qu'avait produit une terre impie.

20. Vous avez au contraire nourri votre peuple de la nourriture des anges, et vous leur avez donné du ciel un pain préparé sans travail, ayant en lui toutes les dou-

ceurs et tous les goûts exquis.

21. Car la substance créée par vous montrait la douceur que vous avez envers vos enfants, puisque, s'accommodant à la volonté de chacun d'eux, elle se changeait en tout ce qu'il voulait.

22. La neige et la glace soutenaient,

tiens. - Negantes... impii. Les Égyptiens prétendirent ne pas connaître Jéhovah, lorsque Moïse vint leur parler en son nom. Cf. xII, 27; Ex. v. 7. - Novis aquis. Dans le grec : par des eaux étranges, c.-à-d. extraordinaires. Voyez la note du vers. 3. Il s'agit de la septième plaie; cf. Ex. 1x, 22-25. Après pluviis le grec ajoute : qu'ils ne pouvaient éviter (littéralement : inexorables). - Per ignem. C'est de ce feu que l'écrivain sacre veut surtout parler. - Quod enim mirabile (παραδοξότατον, « tout à fait étonnant »)... Le récit de l'Exode s'est borné à dire (1x, 24): Et le feu se mélait avec la grêle. Notre auteur le complète admirablement par de précieux détails dont la tradition juive avait conservé le souvenir, et que l'on retrouve en grande partie dans l'historien Josephe. - Vindex... enim orbis... La nature combattait en faveur des justes contre les méchants. Cf. vers. 24; v, 18 et ss.; Jud. v, 20. — Mansuetabatur ignis... (vers. 18). Non plus le feu vengeur qui a été mentionné au vers. 16, puisque, d'une part, les animaux de la seconde, de la troisième et de la quatrième plaie avaient disparu, et que, d'autre part, les sauterelles vinrent seulement après ce feu terrible (cf. Ex. x, 1 et ss.); mais, selon l'opinion la plus vraisemblable, les feux allumés par les Égyptiens eux-mêmes pour se délivrer des grenouilles, des mouches, des moustiques, etc. On concoit que Dicu ait enlevé miraculeusement leur puissance à ces flammes, vu qu'elles avaient pour but de

diminuer l'intensité des fléaux voulus par lui. — Ut... videntes scirent... Autre raison de ce prodige: il fallait que l'Égypte connût d'où lui venaient ses maux. Le grec emploie deux verbes synonymes: βλέποντες ἴδουστν. Ici, le premier désigne le phénomène physique, et le second la vision morale; la Vulgate a donc très bien traduit. — In aqua... exardescebat (vers. 19). Merveille non moins extraordinaire, qui nous ramène au feu de la septième plaie. — Nationum: γεννήματα, les produits (agricoles). Cf. Ex. 1x, 22-32.

20-21. Les Hébreux reçoivent la manne, comme un pain tout céleste. - Pro quibus...: à la place de ce feu qui causait de si affreux ravages. -Angelorum esca. C'est l'expression du Ps. LXXVII. 25, d'après la traduction des Septante. - Panem de cælo. Cf. Ex. xvr, 4, et le Ps. crv, 40, où la manne porte également ce beau nom. - Sine labore: tandis que, pour le pain ordinaire, il faut labourer, ensemencer, moissonner péniblement. - Omne delectamentum. La manne offrait toutes les délices à ceux qui la consommaient, parce qu'elle avait à leur gré tous les goûts : omnis saporis suavitatem. Comp. le vers. 21. Symbole de l'Eucharistie, à laquelle ce passage est si fréquemment appliqué par la liturgie. La saveur ordinaire de la manne, d'après Ex. xvi, 31, et Num. x1. 8, était celle des gâteaux au miel, ou de l'huile d'olive bien fraîche.

22-29. Les ravages du feu parmi les récoltes

sans se fondre, la violence du feu, et vos enfants savaient que les fruits de leurs ennemis étaient détruits par un feu qui brûlait dans la grêle, et qui étincelait dans la pluie,

23. mais qui oublia ensuite sa propre force pour la nourriture des justes.

24. Car la créature, qui vous est seumise comme à son Créateur, devient violente pour tourmenter les méchants, et s'adoucit pour contribuer au bien de ceux qui se confient en vous.

25. C'est pourquoi, se transformant alors en toutes sortes de goûts, elle obéissait à votre grâce, qui est la nourricière de tous, selon la volonté de ceux qui vous

exprimaient leurs désirs;

comme une eau inutile.

26. afin que vos enfants, que vous aimiez, Seigneur, connussent que ce ne sont point les fruits naturels qui nourrissent les hommes, mais que votre parole conserve ceux qui croient en vous.

27. Car ce qui ne pouvait être consumé par le feu se fondait aussitôt par la chaleur du moindre rayon de soleil,

28. pour faire savoir à tous qu'il faut prévenir le soleil pour vous bénir, et vous

adorer des le point du jour. 29. Car l'espérance de l'ingrat fondra comme la glace de l'hiver, et s'écoulera vim ignis, et non tabescebant, ut seirent quoniam fructus inimicorum exterminabat ignis ardens in grandine et pluvia coruscans;

23. hic autem iterum, ut nutrirentur justi, etiam suæ virtutis oblitus est.

24. Creatura enim tibi Factori deserviens, exardescit in tormentum adversus injustos, et lenior fit ad benefaciendum pro his qui in te confidunt.

25. Propter hoc et tunc in omnia transfigurata, oninium nutrici gratiæ tuæ deserviebat, ad voluntatem eorum qui a te desiderabant;

26. ut scirent filii tui quos dilexisti, Domine, quoniam non nativitatis fructus pascunt homines, sed sermo tuus hos qui in te crediderint conservat.

27. Quod enim ab igne non poterat exterminari, statim ab exiguo radio solis calefactum tabescebat.

28. ut notum omnibus esset quoniam oportet prævenire solem ad benedictionem tuam, et ad ortum lucis te adorare.

29. Ingrati enim spes tanquam hibernalis glacies tabescet, et disperiet tanquam aqua supervacua.

des Égyptiens; ses effets bienfaisants pour préparer la manne. - Nix et glacies. Ces mots ne représentent pas, comme on l'a dit parfois, la grêle qui accompagna la septième plaie (comp. le vers. 16), mais la manne mûne, que Moïse compare au givre (Ex. xvi, 14), et à la glace (Num. XI, 7, d'après la version des LXX). -Sustinebant vim ... Elle fondait aux premiers rayons du soleil (vers. 27), et pourtant le feu ordinaire, bien loin de la dissoudre, servait à sa cuisson (cf. Ex. xvi, 23, et Num. xi, 8). C'était là un grand prodige, que mettent en relief les détails suivants : fructus... exterminabat ignis... Sur les mots ardens in grandine..., voyez les vers. 16 et 17. — Hic autem (vers. 23): lorsqu'il s'agissait de la manne. Justi désigne les Hébreux. - Creatura enim... (vers. 24). L'auteur généralise, comme en beaucoup d'autres passages. Il nous montre de nouveau la nature entière, docile aux ordres du Seigneur, soit pour bénir, soit pour châtier. - Propter hoc et tunc... (vers. 25). Application spéciale de la loi universelle qui vient d'être citée. - In omnia transfigurata. Belle expression : la nature se transformait de mille manières, selon les volontés du Seigneur

et même de ses amis fidèles. - Ut scirent ... (vers. 26). Ici encore la « philosophie » de cette merveilleuse histoire. - Nativitatis fructus. Plus clairement dans le grec : les générations des fruits, c.-à-d. les plantes de différent genre. -Sed sermo tuus. Écho évident du Deutéronome. VIII, 3 (cf. Matth. IV, 4). « Sermo » représente ici la manne, créée par la parole toute-puissante de Dieu. - Quod enim ab igne... (vers. 27). Encore la manne, d'après le contexte. Preuve que tout dépend de la parole du Seigneur. Il modifie les êtres à son gré, pour fournir aux besoins de l'homme. — Ab exiguo radio... Fait merveilleux. Cf. Ex. xvi, 11 et 21. - Oportet prævenire... (vers. 28). Très belle pensée. On devait recueillir la manne avant le lever du soleil : ce fait symbolisait la sainte ardeur avec laquelle il convenait que le peuple de Dieu adorât et bénît son Maître des l'aurore. Cf. Ps. v, 4; Lvi, 9; Lxxxvii, 14. - Ingrati... spee... (vers. 29). Antithèse fort belle aussi, pour montrer toute la laideur de l'ingratitude envers Dieu. - Tanquam hibernalis glacies. La glace fond aux premières briscs du printemps.

# CHAPITRE XVII

- 1. Magna sunt enim judicia tua, Domine, et inenarrabilia verba tua. Propter hoc indisciplinatæ animæ erraverunt.
- 2. Dum enim persuasum habent iniqui posse dominari nationi sanctæ, vinculis tenebrarum et longæ noctis compediti, inclusi sub tectis, fugitivi perpetuæ providentiæ jacuerunt.
- 3. Let dum putant se latere in obscuris peccatis, tenebroso oblivionis velamento dispersi sunt, paventes horrende, et cum admiratione nimia perturbati.
- 4. Neque enim quæ continebat illos spelunca sine timore oustodiebat, quoniam sonitus descendens perturbabat illos, et personæ tristes illis apparentes pavorem illis præstabant.
- 5. Et ignis quidem nulla vis poterat illis lumen præbere, nec siderum limpidæ flammæ illuminare poterant illam noctem horrendam.

6. Apparebat autem illis subitaneus

- 1. Vos jugements sont grands, Seigneur, et vos paroles sont ineffables. C'est pourquoi les âmes sans instruction se sont égarées.
- 2. Car les méchants, persuadés qu'ils pourraient dominer la nation sainte, ont été liés par les chaînes des ténèbres et d'une longue nuit, et enfermés sous leurs toits, ils sont restés couchés, se soustrayant à votre providence, qui ne cesse jamais d'agir.
- 3. S'imaginant qu'ils demeuraient cachés dans l'obscurité de leurs péchés, ils ont été dispersés sous le voile ténébreux de l'oubli, et, saisis d'un horrible effroi, ils ont été frappés d'un profond étonnement.
- 4. Car la caverne où ils s'étaient retirés ne les défendait pas de la crainte; en effet, le bruit qui descendait les effrayait, et ils voyaient paraître des spectres affreux qui les remplissaient d'épouvante.
- 5. Et il n'y avait pas de feu assez ardent pour leur fournir de la lumière, et les flammes brillantes des étoiles ne pouvaient éclairer cette nuit horrible.
  - 6. Ils voyaient apparaître une lueur

3º Troisième contraste : les Égyptiens plongés dans d'affreuses ténèbres tandis que les Hébreux jouissent d'une spiendide lumière. XVII, 1 — XVIII, 4.

CHAP. XVII. — 1. Transition et introduction. — Magna... judicia tua: les jugements terribles du Seigneur contre ses ennemis. Cf. Ps. αχνιι, 75. — Inenarrabilia: δυσδιήγητοι, difficiles à interpréter; tant les pensées de Dieu sont profondes. Cf. Ps. αςι, 6; Rom. αι, 33. — Propier hoc... erraverunt: n'ayant pas su ni voulu comprendre les mystères de la conduite divine. Par indisciplinate animæ il faut entendre les Égyptiens rebelles à Jéhovah.

2-6. Les horribles ténèbres de la neuvième plaie d'Égypte. Comme plus haut (xvi, 16 et se.), l'auteur du livre de la Sagesse complète de la manière la plus précieuse le récit de Moïse. Cf. Ex. x, 21-23. — Iniqui: ἀνομοι, des hommes α sans loi », qui agissaient ouvertement contre la volonté de Dieu. — Dominari. Le mot grec κατασόναστεύειν marque une oppression bruiale. — Vinculis tenebrarum. Métaphore expressive. Ceux qui avaient imposé de lourdes chaînes à la nation sainte furent enchaînés eux-mêmes d'une façon beaucoup plus terrible par les épaises ténèbres. — Longæ noctis. La neuvième plate

dura trois jours entiers, pendant lesquels les Égyptiens n'osèrent pas quitter leurs maisons (inclust...). - Fugitivi ... providentiæ. C.-à-d. délaissés en quelque sorte par l'aimable providence de Dieu, et livrés au contraire à toute sa colère. - Jacuerunt. Trait vraiment tragique, qui dénote une frayeur incontrôlable. — Dum... se latere (vers. 3). L'obscurité, dont les Égyptiens avaient abusé pour le crime (cf. xiv, 23), leur servit de juste châtiment. - Tenebroso oblivionis... Voile hideux, analogue à celui de la mort, et qui les séparait du reste des hommes. - Cum admiratione... perturbati. Le grec dit plus clairement : troublés par des spectres. Cf. vers. 4b. - Neque... spelunca (vers. 4). D'après la Vulgate, les grottes naturelles, ou même les tombeaux creusés dans le roc, où les Egyptiens auraient cherché un refuge. Mieux, suivant le grec (μυχός), les appartements les plus intimes de chaque maison. - Sonitus : des bruits (le grec emploie le pluriel) étranges, surnaturels, qui semblaient se précipiter d'en haut (descendens) et qui glaçaient d'effroi toute l'Egypte. -Perturbabat. D'après le grec : retentissaient autour d'eux. - Personæ tristes... Apparitions demoniaques, suivant les uns; selon d'autres (notamment saint Bonaventure), visions simplement soudaine, pleine d'effroi, et épouvantés par ces fantômes qu'ils ne faisaient qu'entrevoir, ils croyaient ces apparitions encore plus terribles.

7. Le recours à l'art des magiciens ne fut qu'une dérision, et la sagesse dont ils faisaient gloire fut convaincue honteusement de fausseté.

8. Car ceux qui promettaient de bannir les craintes et les troubles de l'âme languissante languissaient eux-mêmes ridi-

culement, pleins d'épouvante.

9. Car alors même que rien de terrible ne les troublait, terrifiés par le passage des bêtes et par le sifflement des serpents, ils mouraient de peur, et ils refusaient de voir l'air auquel on ne pouvait échapper en aucune manière.

10. Car, comme la méchanceté est timide, elle se condamne par son propre témoignage; troublée par la conscience, elle s'attend toujours à de grands maux.

11. En effet, la crainte n'est autre chose que le trouble de l'âme qui se croit abandonnée de tout secours.

12. Et moins elle attend du dedans

ignis timore plenus, et timore perculsi illius quæ non videbatur faciei, æstimabant deteriora esse quæ videbantur.

7. Et magicæ artis appositi erant derisus, et sapientiæ gloriæ correptio cum contumelia.

8. Illi enim qui promittebant timores et perturbationes expellere se ab anima languente, hi cum derisu pleni timore

languebant.

- 9. Nam etsi nihil illos ex monstris perturbabat, transitu animalium et serpentium sibilatione commoti, tremebundi peribant, et aerem quem nulla ratione quis effugere posset, negantes se videre.
- 10. Cum sit enim timida nequitia, dat testimonium condemnationis; semper enim præsumit sæva, perturbata conscientia.
- 11. Nihil enim est timor nisi proditio cogitationis auxiliorum.
  - . 12. Et dum ab intus minor est expe-

subjectives, que se créaient des imaginations terriflées. - Ignis... nulla vis... (vers. 5). Rien ne pouvait prévaloir contre ces ténèbres intenses, que certaines lueurs blafardes et soudaines (vers. 5) rendalent encore plus éponyantables. - Illius quæ non videbatur... C'était donc « une vision aux formes vagues et indéterminées ».

7-9. Les sorciers d'Égypte incapables de mettre fin à ces horreurs. - Magicæ artis... derisus. Le texte grec est plus net et plus expressif : Quant aux duperies de l'art magique, elles gisaient à terre. C.-à-d. que les tentatives des magiciens pour chasser les ténèbres ne réussirent qu'à couvrir leurs auteurs de confusion. - Et sapientiæ gloriæ... Dans le grec, littéralement : Et le reproche de la jactance au sujet de la science était ignominieux. La prétendue science dont les sorciers égyptiens s'étaient autrefois vantés avec orgueil recevait maintenant des faits eux-mêmes le plus honteux démenti. - Illi... qui promittebant (vers. 8). Contraste entre leurs fières promesses et leur impuissance totale. Non seulement ils ne purent arrêter aucune des plaies qui désolaient la contrée, mais ils furent personnellement atteints par les plus terribles d'entre elles (hi... languebant). Cf. Ex. IX, 11. Le narrateur traite à bon droit leur situation de « ridicule » : καταγέλαστον (cum derisu). — Nihil ex monstris (vers. 9). D'après le grec : rien d'effrayant. -Transitu animalium... « Voici une nouvelle circonstance de ces tenèbres qui ne se lit nulle part ailleurs. Outre les spectres (mentionnés plus haut)..., Dieu permit que les animaux et les serpents qui étaient dans les maisons menaçaient les Egyptiens de les dévorer. Cela n'est nullement extraordinaire dans un pays où il y avait un grand nombre d'insectes venimeux et de bêtes dangereuses, à qui ces peuples rendaient des honneurs divins, qu'ils nourrissaient avec eux dans leurs maisons (comp. Hérodote, 1, 36). Ces animaux, pressés de la faim et ennuyés de la durée des ténèbres, se promenaient dans les maisons, et jetaient des cris ou des sifflements, chacun en sa manière, qui ne pouvaient que causer de furieuses alarmes aux Égyptiens, que la frayeur tenait resserrés dans un lieu. » (Calmet, h. l.) - Aerem quem nulla... Le grec semble dire que, dans leur effroi, les Égyptiens ne voulaient pas même jeter les yeux sur l'air ténébreux qui les environnait, tant ce qu'ils y apercevaient était effravant.

10-14. Autres détails sur l'effroi que ces ténèbres causèrent aux Égyptiens. — Cum... enim timida... Le grec dit avec plus de force : La méchanceté, chose naturellement craintive. Les vers. 10-12 contiennent une très belle généralisation, relative aux vives angoisses que sait créer une conscience coupable. - Dat testimonium... Elle sert contre elle-même de témoin et de juge. « Conscientia mille testes, » disaient aussi les Latins. - Præsumit... D'après le grec : Elle a ajouté; c.- à - d. que la mauvaise conscience ajoute maux sur maux (sæva), les craintes au remords. C'est pour la première fois que le nom de la conscience apparaît dans la Bible d'une manière directe. - Nihil enim ... timor ... (vers. 11). « Curieuse definition de la crainte » par un de ses effets. C'est, dit le texte grec, l'abandon des secours qui proviennent du raisonnement. De fait, lorsque la raison est troublée par la vue d'un

ctatio, majorem computat inscientiam ejus causæ, de qua tormentum præstat.

13. Illi autem qui impotentem vere noctem, et ab infimis et ab altissimis inferis supervenientem, eumdem somnum dormientes.

14. aliquando monstrorum exagitabantur timore, aliquando animæ deficiebant traductione, subitaneus enim illis' et insperatus timor supervenerat.

15. Deinde si quisquam ex illis decidisset, custodiebatur in carcere sine ferro reclusus.

16. Si enim rusticus quis erat, aut pastor, aut agri laborum operarius præoccupatus esset, ineffugibilem sustinebat necessitatem;

17. una enim catena tenebrarum omnes erant colligati. Sive spiritus sibilans, aut inter spissos arborum ramos avium sonus suavis, aut vis aquæ decurrentis nimium,

18. aut sonus validus præcipitatarum petrarum, aut ludentium animalium cursus invisus, aut mugientium valida bestiarum vox, aut resonans de altissimis montibus echo, deficientes faciebant illos præ timore.

19. Omnis enim orbis terrarum limpido illuminabatur lumine, et non impeditis operibus continebatur. d'elle-même, plus elle grossit, sans les bien connaître, les sujets qu'elle a de se tourmenter.

13. Pour eux, pendant cette nuit tout à fait impuissante, sortie du plus profond abîme des enfers, dormant le même sommeil,

14. ils étaient tantôt troublés par la crainte des spectres, et tantôt abattus parce que le cœur leur manquait, car un effroi soudain et inattendu s'était emparé d'eux.

15. Si quelqu'un d'eux était tombé, il demeurait enfermé sans chaînes dans

cette sorte de prison.

16. Que l'homme ainsi surpris fût un laboureur, ou un berger, ou un ouvrier occupé aux travaux des champs, il était soumis à une nécessité inévitable;

17. car ils étaient tous liés par une même chaîne de ténèbres. Le vent qui siffiait, le suave concert des oiseaux parmi les branches touffues des arbres, la violence de l'eau qui courait avec impétuosité,

18. le grand bruit des pierres qui se précipitaient, les mouvements invisibles des animaux qui jouaient ensemble, la voix puissante des bêtes qui hurlaient, ou l'écho qui retentissait du creux des montagnes, tout les faisait mourir d'effroi.

19. Car tout l'univers était éclairé par une lumière limpide, et s'occupait de scs travaux sans obstacle.

danger imminent, il lui arrive souvent de ne trouver aucun moyen de salut. - Et dum ab intus... (vers. 12). C.-à-d. que « la crainte, lorsque la raison l'abandonne, appréhende plus que le ferait la froide raison ». - Expectatio: l'attente du secours. -- Inscientiam : l'ignorance au sujet de la nature exacte des maux que l'on redoute. Elle les grossit démesurément et accroît la souffrance. - Illi autem... (vers. 18). Après cette petite digression, l'auteur revient aux Égyptiens et à leurs mortelles angoisses pendant la neuvième plaie. - Impotentem... noctem. Cette longue nuit durant laquelle on ne pouvait absolument rien faire; ou, selon d'autres interprètes, cette nuit qui n'était possible que par un grand miracle. Le contexte favorise ce second sentiment. - Ab infimis... inferis: du plus profond du séjour des morts, région extrêmement ténébreuse (cf. Job, x, 21-22; xxxviii, 16; Ps. xLviii, 20, etc.). - Somnum. Ce mot désigne ici l'inaction forcée des Égyptiens, car il ne fut guère question de sommeil pour eux pendant ces nuits terribles. — Animæ deficiebant... (vers. 14). A la lettre dans le grec : Ils étaient paralysés par la trahison de leur âme. Locution très expressive pour dire que tout courage les avait abandonnés.

15-20. Encore d'autres détails sur cette affreuse plaie des ténèbres. - Un premier fait : Si quisquam... decidisset. Si quelqu'un des Égyptiens tombait à terre, par le fait de la terreur, ou pour toute autre cause. - In carcere. Prison morale, dont les murs étaient formés par l'angoisse. comme il est immédiatement ajouté : sine ferro (sans chaînes) reclusus. Cf. Ex. x, 23. - Un second fait : Si rusticus (γεωργός) quis... Il s'agit de ceux des Égyptiens qui étaient occupés dans les champs au moment où commencerent les ténèbres. Au lieu de agri... operarius, le grec a cette variante intéressante : L'ouvrier des travaux pénibles dans le désert; elle fait allusion aux corvées pour lesquelles l'Égypte a toujours été tristement célèbre. — Ineffugibilem... necessitatem... Les hommes ainsi surpris durent rester en pleine campagne, sans oser se mouvoir, jusqu'à ce que le fléau eût pris fin. — Autre série de faits, vers. 17b-18 : Sive spiritus... Comment les moindres sons, ou du moins les bruits les plus ordinaires de la nature, ajoutaient à l'effroi. Belle description. - Omnis enim orbis... Frap20. Sur eux seuls pesait une nuit profonde, image des ténèbres qui leur étaient réservées, et ils étaient plus insupportables à eux-mêmes que les ténèbres. 20. Solis autem illis superposita erat gravis nox, imago tenebrarum quæ superventura illis erat; ipsi ergo sibi erant graviores tenebris.

# CHAPITRE XVIII

1. Cependant, Seigneur, une grande lumière éclairait vos saints, et les Egyptiens entendaient leur voix, mais ne voyaient pas leur visage. Pour eux, ils vous glorifiaient de ce qu'ils ne souffraient pas les mêmes peines;

2. et après avoir été maltraités auparavant, ils vous rendaient grâces maintenant qu'on avait cessé de leur nuire,

et ils vous priaient de continuer à faire cette différence entre eux et leurs ennemis.

3. C'est pourquoi ils eurent une colonne

ardente de feu pour guide dans un chemin inconnu, et vous leur avez donné un soleil qui, sans les incommoder, les accompagnait heureusement.

4. Quant aux autres, ils méritaient bien d'être privés de lumière, et d'endurer une prison de ténèbres, eux qui tenaient enfermés vos fils, par qui la lumière incorruptible de votre loi commençait à être donnée au monde.

5. Ils avaient résolu de faire mourir

- 1. Sanctis autem tuis maxima erat lux, et horum quidem vocem audiebant, sed figuram non videbant. Et quia non et ipsi eadem passi erant, magnificabant te;
- 2. et qui ante læsi erant, quia non lædebantur, gratias agebant, et ut esset differentia donum petebant.
- 3. Propter quod ignis ardentem columnam ducem habuerunt ignotæ viæ, et solem sine læsura boni hospitii præstitisti.
- 4. Digni quidem illi carere luce, et pati carcerem tenebrarum, qui inclusos custodiebant filios tuos, per quós incipiebat incorruptum legis lumen sæculo dari.
  - 5. Cum cogitarent justorum occidere

pant contraste (vers. 19-20). Tandis que l'Égypte souffrait ainsi, le reste du monde jouissait, à l'ordinaire, de la lumière et du soleil. Et encore n'était-ce là qu'un symbole des malheurs autrement graves qui attendaient les persécuteurs d'Israél: imago tenebrarum...

Снар. XVIII. - 1-4. Les Hébreux, quoique résidant en Egypte, n'eurent rien à souffrir de ces ténèbres. - Sanctis tuis (cf. x, 15) maxima... lux : non séulement dans la province de Gessen, qu'habitait la masse des Israélites, mais aussi dans l'Egypte proprement dite. où vivaient beaucoup d'entre eux, ainsi qu'il ressort des traits qui suivent. Partout où ils se trouvaient, le jour et la nuit suivaient leur cours ordinaire. Cf. Ex. x, 23. - Horum... rocem...: leurs conversations et leurs prières de reconnaissance (magnificabant te). - Le texte grec diffère assez notablement de la Vulgate pour les vers. 1 et 2 : Mais il y avait une très grande lumière pour vos saints, desquels entendant la voix, mais ne voyant pas le visage, parce que ceux ci ne souffraient pas, ils les proclamaient heureux, et parce qu'ils ne se vengeaient pas des injures qu'ils avaient souffertes. ils rendaient grâce, et demandaient pardon de s'être faits oppresseurs. — Propter quod (vers. 3). Dans le grec : ἀνθ' ὧν, au lieu de ces choses, c.-à-d. de ces affreuses ténèbres et des autres souffrances qu'elles apportèrent avec elles, -Ignis... columnam : la colonne de feu qui éclaira

et guida les Hébreux pendant la nuit, depuis le moment de leur sortie d'Égypte. Cf. Ex. x111, 21; xiv, 24. - Solem sine læsura. Le soleil si ardent du désert ne nuisait pas aux Israélites durant leurs marches, à cause de la colonne de nuée qui en tempérait la chaleur. - Boni hospitii. D'après le gree : leur glorieux pèlerinage (d'Égypte en Terre sainte). - Digni quidem ... (vers. 4). Pour conclure cette page relative à la neuvième plaie, le narrateur nous ramene encore aux Egyptiens, montrant qu'ils avaient mérité cette grave punition. - Carcerem tenebrarum. Même figure qu'aux vers. 15 et 17 du chap. xvii. Per quos incipiebat (dans le grec : ημελλε; « debebat »)... legis lumen... Tout est magnifique ici, la pensée et le langage. Voilà bien le rôle par excellence d'Israël : conserver intact le dépôt de la révélation, afin que le monde entier (sæculo) vînt y puiser à l'heure voulue par Dieu. C'est par la même la conversion des païens et la çatholicité de l'Église qui sont prédites ici, comme en maint autre passage de la Bible. Comp. surtout Tob. XIII, 13-14, et Luc. II, 32, où nous trouvons la même métaphore de la lumière, pour désigner la vraie religion.

4º Quatrième contraste entre les Égyptiens et les Hébreux, à propos de la dixième plaie. XVIII, 5-25.

5-9. Dieu rassure les Israélites, en leur faisant annoncer d'avance sa dernière et si terrible infantes, et uno exposito filio et liberato, in traductionem illorum, multitudinem filiorum abstulisti, et pariter illos perdidisti in aqua valida.

- 6. Illa enim nox ante cognita est a patribus nostris, ut vere scientes quibus juramentis crediderunt, animæquiores
- 7. Suscepta est autem a populo tuo sanitas quidem justorum, injustorum autem exterminatio.
- 8. Sicut enim læsisti adversarios, sic et nos provocans magnificasti.
- Absconse enim sacrificabant justi pueri bonorum, et justitiæ legem in concordia disposuerunt, similiter et bona et mala recepturos justos, patrum jam decantantes laudes.
- 10. Resonabat autem inconveniens inimicorum vox, et flebilis audiebatur planctus ploratorum infantium.
  - 11. Simili autem pœna servus cum

les enfants des justes; l'un de ces enfants, qui avait été exposé, fut sauvé pour leur punition, et vous avez enlevé un grand nombre de leurs enfants, et vous les avez perdus eux-mêmes dans l'abîme des eaux.

6. Cette nuit avait été connue d'avance par nos pères, afin que, sachant parfaitement à quelles promesses ils avaient cru, ils en demeurassent plus assurés.

7. Ainsi votre peuple contempla le salut des justes et la ruine des impies.

8. Car, de même que vous avez châtié nos adversaires, ainsi vous nous avez glorifiés en nous unissant à vous.

9. Cependant les justes enfants des bons offraient leur sacrifice en secret, et ils établissaient d'un commun accord cette loi de justice, qu'ils participeraient également aux biens et aux maux, et ils chantaient déjà les cantiques de louanges de leurs pères.

10. Mais en même temps retentissaient les voix confuses des ennemis, et l'on entendait des cris lamentables au sujet

des enfants que l'on pleurait.

11. L'esclave était puni de la même

vengeance contre les Égyptiens. - Cum cogitarent. Dans le grec : βουλευσαμένους au prétérit, ayant (déjà) formé le dessein. Sur ce projet sanguinaire, mis aussitôt à exécution, voyez l'Exode, 1, 15-22. - Uno exposito ...: Moïse, qui devait servir plus tard d'instrument aux divines vengeances. Cf. Ex. II, 1 et ss.; III, 7 et ss. - Multitudinem... abstulisti. Encore la loi du talion, mentionnée si souvent dans ce livre, et allusion à la dixième plaie d'Égypte. Cf. Ex. x11, 29, -Pariter illos...in aqua... Les pères furent châties peu après les fils, lorsque l'armée du pharaon périt dans les flots de la mer Rouge. Cf. Ex. xiv, 24. - Illa... nox ante cognita...: la nuit de la mort des premiers-nés et de la sorcie d'Égypte. Moise l'avait prédite aux Hébreux de la part de Jéhovah. Cf. Ex. xi, 4-11; xii, 21-29. Quibus juramentis : les serments par lesquels le Seigneur avait scelle son antique promesse de donner à Israël la terre de Chanaan. Cf. Ex. vi, 8; xiii, 5-16, etc. — Suscepta est (vers. 7). Le grec signifie : fut attendue (avec confiance, par suite de l'annonce préalable qui vient d'être mentionnée). - Sicut enim ... (vers. 8). Le grec ordinaire dit, avec une légère nuance, que par le même acte (ψ) le Seigneur châtia les Egyptiens et vengea son peuple; mais les meilleurs manuscrits donnent la leçon de la Vulgate (ώς, comme). - Nos provocans. D'après le grec : nous appelant à toi. — Absconse... sacrificabant (vers. 9). Les Hébreux immolèrent l'agneau pascal dans l'intérieur de leurs maisons. Cf. Ex. XII. 27 et ss. — Justi puert bonorum. D'après le grec :

Les fils saints (cf. vers. 1, 5, 10, 17) des bons (nouveau nom donné aux Israélites, ἀγαθοί). Justitiæ legem. Dans le grec ordinaire : la loi de sainteté (ὁσιότητος). D'après le manuscrit Alexandrin : la loi de divinité (θειοτήτος). Le narrateur nomme ainsi l'ordre par lequel Dieu avait enjoint aux Hébreux de célébrer la Pâque avec ses divers rites. Cette loi établissait entre eux tous une alliance tout à fait intime et des relations d'un nouveau genre, qui resserraient encore leurs liens antiques. Ainsi unis en Jéhovah, ils devenaient de plus en plus solidaires les uns des autres, pour la bonne et pour la mauvaise fortune (similiter bona et mala...). -Patrum... laudes : les louanges des patriarches, leurs glorieux ancêtres. Dès la première Pâque les Israelites adoptèrent la coutume, à laquelle ils sont restés fidèles, de chanter de saints cantiques en la célébrant. Cf. II Par. xxx, 21; xxxv, 15, etc.

10-19. Les premiers-nés des Égyptiens mis à mort par l'ange exterminateur. - Resonabat autem... Cf. xii, 29-30. Contraste avec les joyeux chants d'Israël. - Inconveniens. Dans le grec : ἀσύμφωνος, voix et lamentations discordantes. - Simili... pæna... L'Exode, XII, 29, a déjà relevé formellement ce trait. - Mortuos ... innumerabiles (vers. 12). Presque chaque famille avait son mort dans cette Égypte si peuplée. Le trait qui suit, nec... ad sepeliendum..., met en relief le nombre des victimes. Il est bon de se souvenir que les Égyptiens embaumaient leurs morts et que leurs rites funéraires étaient longs et compeine que le maître, et l'homme du peuple souffrait les mêmes choses que le roi.

12. Ainsi donc, tous avaient semblablement des morts sans nombre, frappés de la même mort. Les vivants ne suffisaient pas aux sépultures, parce qu'en un instant la partie la plus noble de la nation avait été exterminée.

13. Ils n'avaient cru à rien, à cause des magiciens; mais, aussitôt après l'extermination des premiers-nés, ils confesserent que c'était le peuple de Dieu.

14. Car tandis que tout reposait dans un paisible silence, et que la nuit, dans sa course, était au milieu de son chemin,

15. votre parole toute-puissante s'élança du ciel, du trône royal, comme un guerrier impitoyable, sur cette terre destinée

à la perdition;

16. comme un glaive tranchant, elle portait votre irrévocable arrêt; elle était la, remplissant tout de meurtre, et, se tenant sur la terre, elle atteignait jusqu'au ciel.

17. Ils furent aussitôt troublés par des songes et des visions horribles, et des frayeurs inattendues les saisirent.

18. Renversés de côté et d'autre, à demi morts, ils déclaraient le motif pour lequel ils mouraient.

19. Car les visions qui les troublaient les en avaient avertis, de peur qu'ils ne périssent sans savoir la cause des maux qu'ils souffraient. domino afflictus est, et popularis homo regi similia passus.

- 12. Similiter ergo omnes, uno nomine mertis, mortuos habebant innumerabiles. Nec enim ad sepeliendum vivi sufficiebant, quoniam uno momento quæ erat præclarior natio illorum exterminata est.
- 13. De omnibus enim non credentes, propter veneficia; tunc vero primum cum fuit exterminium primogenitorum, spoponderunt populum Dei esse.

14. Cum enim quietum silentium contineret omnia, et nox in suo cursu me-

dium iter haberet,

- 15. omnipotens sermo tuus de cælo, a regalibus sedibus, durus debellator in mediam exterminii terram prosilivit,
- 16. gladius acutus insimulatum imperium tuum portans, et stans, replevit omnia morte, et usque ad cælum attingebat stans in terra.
- 17. Tunc continuo visus somniorum malorum turbaverunt illos, et timores supervenerunt insperati.

18. Et alius alibi projectus semivivus, propter quam moriebatur causam demonstrabat mortis.

19. Visiones enim que illos turbaverunt hec premonebant, ne inscii quare mala patiebantur, perirent.

pliqués. - Uno momento. Dans le grec : πρὸς μίαν ροπήν; littéralement, à une seule inclination de la balance. - Præclarior natio. « Les prémices de leur force, » dit semblablement le Ps. civ. 36, pour désigner les premiers-nés des Egyptiens, qui étalent comme l'élite et l'espérance de la nation. - De omnibus... non credentes (vers. 13). Jusqu'alors les Égyptiens n'avaient pas voulu se laisser convaincre complétement, au moins d'une manière pratique, que Jéhovah exigeait le départ de son peuple. - Propter veneficia: à cause des enchantements opérés par les sorciers à l'occasion de la première plaie. Cf. Ex. vii, 11, 22 et ss.; viii, 7. — Tunc vero... La-mort des premiers nes ouvrit enfin les yeux des persécuteurs, et toute hésitation cessa. -Populum Dei esse. D'après le grec : Ils reconnurent que le peuple était fils de Dieu. Comp. Ex. XII, 32, où le Seigneur lui-même dit à Moïse : Israël est mon fils, mon premier-né. Voyez aussi Os. xI, 1. - Cum enim quietum... Détails dramatiques, magnifiquement décrits (vers. 14 et ss.), sur l'extermination des premiers-nes des Égyptiens. Elle eut lieu au milieu de la nuit, dans le calme et le silence le plus parfait de la nature.

Cf. Ex. xii, 29. Le vers. 14 et la première moitié du 15° sont appliqués par la liturgie, dans un sens spirituel, à la naissance du Verbe incarné. · Omnipotens sermo...: l'ordre tout-puissant et irrévocable de Jéhovah. Cet ordre terrible descendit du ciel sous la forme de l'ange exterminateur, qui fut le durus debellator mentionné par l'écrivain sacré. - Exterminit terram : l'Égypte, dévouée à cette expiation vengeresse. Le verbe prosilivit marque d'une façon pittoresque la promptitude avec laquelle le messager divin exécuta son mandat. - Gladius acutus (vers. 16). Dans le texte grec, ces mots sont à l'accusatif et dépendent du participe portans, qui se rattache à « debellator » : Un guerrier... portent un glaive acéré, ton commandement veridique. - Stans, replevit... Traits vraiment tragiques. L'œuvre de destruction fut accomplie en un instant. - Usque ad cælum. Hyperbole évidente, pour décrire l'aspect effrayant de l'ange. - Visus somniorum... (vers. 17). Ces terreurs furent les préludes de la mort, qui frappa ensuite rapidement ses coups (vers. 18). Dieu voulait montrer clairement ainsi qu'il était l'auteur de ce fléau : causam demonstrabat.

20. Tetigit autem tunc et justos tentatio mortis, et commotio in eremo facta est multitudinis; sed non diu permansit ira tua.

21. Properans enim home sine querela deprecari pro populis, proferens servitutis suæ scutum, orationem et per incensum deprecationem allegans, restitit iræ, et finem imposuit necessitati, ostendens quoniam tuus est famu-

22. Vicit autem turbas non in virtute corporis, nec armaturæ potentia; sed verbo illum qui se vexabat subjecit, juramenta parentum et testamentum com-

memorans.

23. Cum enim jam acervatim cecidissent super alterutrum mortui, interstitit, et amputavit impetum, et divisit illam quæ ad vivos ducebat viam.

24. In veste enim poderis quam habe- 1

 L'épreuve de la mort frappa aussi alors les justes, et le peuple ressentit une vive secousse dans le désert; mais votre colère ne dura pas longtemps.

21. Car un homme irrépréhensible se hâta d'intercéder pour le peuple; il vous opposa le bouclier de son ministère, et, vous adressant sa prière et sa supplication avec l'encens, il résista à votre colère et fit cesser le fléau, montrant qu'il était votre serviteur.

22. Il ne domina pas le trouble par la force du corps, ni par la puissance des armes: mais il arrêta l'exterminateur par sa parole, en alléguant les serments faits

aux patriarches et l'alliance.

23. Il y avait dejà des monceaux de morts, tombés les uns sur les autres. lorsqu'il s'interposa, arrêta la vengeance, et coupa la route qui conduisait aux sur-

24. Car le monde entier était repré-

20-25. Les Hébreux sont, au contraire, miséricordieusement épargnés sur l'intercession d'Aaron, après leur commencement de révolte dans le désert. - Tetigit autem (tunc n'est pas dans le grec)... Des événements terribles qu'il vient de raconter, le narrateur rapproche un incident analogue de l'histoire d'Israël, pour signaler une différence étonnante dans la conduite de Jéhovah envers son peuple coupable. - Tentatio mortis. « L'expérience de la mort, » dit plus nettement le grec. De même au vers. 20. -Commotio. Dans le grec : θρα5σις, une rupture, c.-à-d., au figuré, une calamité, une ruine. Il s'agit dans tout ce passage de la révolte excitée par Coré, Dathan et Abiron. Cf. Num. xvi, 1 et ss. - Non diu... ira. Il y eut néanmoins 14 700 victimes. - Properans enim ... (vers. 21). Comment la colère si légitime du Seigneur fut calmée. Cf. Num. xvI, 46-50. Le grand prêtre Aaron, cet homme si agréable à Dieu (sine querela) combattit » généreusement pour son peuple (ainsi dit le grec, au lieu de deprecari), employant pour cela « l'arme de son ministère spécial » (autre variante du grec, au lieu de servitutis... scutum), c.-à-d. la prière, et « la propitiation de l'encen » (Vuig.: per incensum deprecationem. L'encensement était regardé comme un acte très propitiatoire; cf. Ex. xxx, 1-10; Lev. xvi, 12-13, etc.). - Finem ... necessitati: une fin au malheur (συμρορά) qui avait atteint les Hébreux et qui les menaçait de ruine. -Vicit autem ... Admirable description (vers. 22-25) pour faire ressortir la force irresistible de cette prière sacerdotale. - Turbas. Le grec dit ὄχλον au singulier (« la multitude »), et ce mot a probablement ici le sens général de confusion, tumulte. - Verbo: par une simple parole, mais qui était en même temps une pressante prière à laquelle le Seigneur ne put résister malgré son juste courroux (qui se vexabat). - Juramenta

parentum: les promesses faites par Dieu aux patriarches, relativement au peuple qui naîtrait d'eux. - Testamentum : la sainte alliance que le Seigneur avait ainsi contractée avec Abraham, Isaac et Jacob. - Amputavit impetum (vers. 23).



Vestis talaris. (D'après une statue grecque.)

Expression très pittoresque. D'après le grec : il coupa la colère (divine). — Divisit... viam. Bien beau langage. La route étant ainsi coupée, l'ange vengeur ne put s'approcher du reste du peuple pour le frapper. - In reste... poderis. Amirable symbolisme (vers. 24), afin de mieux faire ressortir encore l' Comnipotentia supplex » du grand

senté par la longue robe qu'il portait; les noms glorieux des ancêtres étaient gravés sur les quatre rangs de pierres, et votre magnificence était gravée sur le diadème de sa tête.

25. L'exterminateur céda devant ces choses, et il en fut effrayé; car l'expérience qu'on avait faite de votre colère suffisait.

bat totus erat orbis terrarum; et parentum magnalia in quatuor ordinibus lapidum erant sculpta, et magnificentia tua in diademate capitis illius sculpta erat.

25. His autem cessit qui exterminabat, et hæc extimuit; erat enim sola tentatio iræ sufficiens.

#### CHAPITRE XIX

1. Quant aux impies, la colère de Dieu fondit sur eux sans miséricorde et y demeura jusqu'à la fin, parce qu'il prévoyait ce qui devait leur arriver;

2. car après avoir permis aux Israélites de s'en aller, et les avoir renvoyés avec un grand empressement, ils en eurent du regret, et se mirent à leur poursuite.

3. Tandis qu'ils avaient encore le deuil, pour ainsi dire, entre les mains, et qu'ils pleuraient aux tombeaux de leurs morts, ils concurent follement une autre pensée,

1. Impiis autem usque in novissimum sine misericordia ira supervenit : præsciebat enim et futura illorum ;

2. quoniam cum ipsi permisissent ut se educerent, et cum magna sollicitudine præmisissent illos, consequebantur illos, poenitentia acti.

3. Adhuc enim inter manus habentes luctum, et deplorantes ad monumenta mortuorum, aliam sibi assumpserunt cogitationem inscientiæ, et quos rogantes

prêtre. L'ένδυμα ποδήρες des Grecs était, comme la « vestis talaris » des Latins, un long vêtement qui tombait jusqu'aux pieds (Atl. archéol., pl. 1, fig. 9, 11, 13, 14; pl. 11, fig. 13, 15, etc.). - Totus erat orbis... Philon (de Vita Moys., 111), developpe ainsi ce symbole, qu'il admettait sans hésiter : « Cette tunique était tout entière la représentation et l'image du monde, et ses parties en désignaient les parties... Elle est entièrement empreinte de la couleur hyacinthe de l'air. Quant aux pommes de grenade qui sont en bas, aux fleurs et aux sonnettes, les fleurs sont le symbole de la terre; les grenades, de l'eau, et les sonnettes, de l'harmonie et de la symphonie de toutes ces choses. » Au sujet de cette robe du grand prêtre, voyez Ex. xxviii, 31-35, et l'Atl. arch., pl. cvi, fig. 11. Elle rappelait donc à Dieu qu'il est le créateur de toute la nature, et elle excitait sa pitié pour ceux auxquels il avait donné la vie. - Parentum magnalia. C.-à-d. le souvenir (lorieux des fils de Jacob, fondateurs des douzetribus israélites. Leurs noms étalent gravés sur la quadruple rangée de pierres précieuses du pectoral (in quatuor ordinibus...), et redisaient sans cesse à Jéhovah que les Hébreux étaient son peuple. Cf. Ex. xxvIII, 17 et ss.; l'Atl. arch., pl. cvi, fig. 7, 12. - Magnificentia... in dicdemate. Aliusion aux mots Qodes la Yehovah, « Sainteté à Jéhovah, » qui étalent gravés sur le frontal d'or du grand prêtre. Cf. Ex. xxvIII, 36; l'Atl. arch., pl. cvi, fig. 9. - His autem cessit ... (vers. 25). En face de ces ornements sacrés, l'ange des divines vengeances recula comme épouvanté (extimuit), et le massacre cessa immédiatement.

5º Cinquième contraste : leçon qui se dégage du passage de la mer Rouge. XIX, 1-5.

CHAP. XIX. — 1-5. Les Égyptiens submergés par les eaux de la mer Rouge, tandis que les Hébreux étaient sauvés. — Impits : les Égyptiens, comme dans toute cette section. - Usque in novissimum : jusqu'au châtiment qui mit le comble à tous les autres, savoir, la destruction de l'armée entière dans la mer Rouge. - Supervenit. Έπέστη se dit de calamités soudaines et violentes. - Præsciebat enim... Motif pour lequel Dieu traita les Egyptiens sine misericordia. « Il savait quel serait leur endurcissement; il connaissait leur mauvais cœur et leurs anciennes dispositions contre Israël; il leur préparait des châtiments proportionnés à leur malice. » (Calmet, h. l.) - Cum permisissent. La Vulgate suit le manuscrit Alexandrin, qui porte: ἐπιτρέψαντες. Le texte ordinaire, qui donne probablement la leçon primitive, a ἐπιστρέψαντες, « ayant pressé. » En réalité, effrayés par la dixième plaie, les Égyptiens pressèrent les Hébreux de s'éloigner. Cf. Ex. xxII, 33. - Et ... præmisissent. L'expression grecque προπέμπω signifie : reconduire honorablement quelqu'un dans un voyage. Elle fait sans doute allusion aux présents que les Israélites reçurent de leurs anciens persécuteurs au moment où ils quittaient l'Égypte. Cf. Ex. xI, 2-3; XII, 35-36. — Consequebantur ... Mieux : ils les poursuivaient. Cf. Ex. xiv, 8. - Inter manus... luclum (vers. 3). Trait pittoresque et tragique tout ensemble : les Égyptiens étaient encore en grand deuil au sujet de leurs premiers-nés. Deplorantes ad monumenta. La coutume d'aller pleurer et prier sur les tombes des morts

projecerant, hos tanquam fugitivos persequebantur.

- 4. Ducebat enim illos ad hunc finem digna necessitas, et horum quæ acciderant commemorationem amittebant, ut quæ deerant tormentis repleret punitio,
- 5. et populus quidem tuus mirabiliter transiret, illi autem novam mortem invenirent.
- 6. Omnis enim creatura ad suum genus ab initio refigurabatur, deserviens tuis præceptis, ut pueri tui custodirentur illæsi.
- 7. Nam nubes castra eorum obumbrabat; et ex aqua quæ ante erat, terra

et ils se mirent à poursuivre comme des fugitifs ceux qu'ils avaient renvoyés avec des supplications.

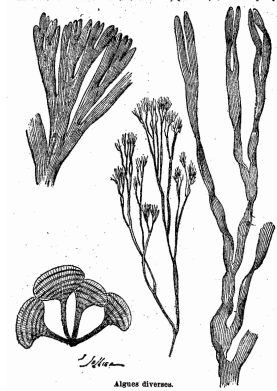
4. Car une juste nécessité les conduisait à cette fin, et ils perdaient le souvenir de ce qui leur était arrivé, afin que la punition mît le comble à ce qui manquait à leurs supplices,

5. et que votre peuple passât merveilleusement, alors qu'ils trouvaient euxmêmes un nouveau genre de mort.

6. Toutes les créatures prenaient, comme à l'origine, chacune en son genre, une nouvelle forme, obéissant à vos ordres, afin que vos serviteurs n'éprouvassent aucun mal.

. 7. En effet, une nuée couvrait leur camp de son ombre; et là où l'eau était

remonte à une très haute antiquité, et elle existe dans toutes les contrées (Atl. archéol., pl. xxvi,



de folie. L'écrivain sacré nomme ainsi la résolution que prirent tout à coup les Égyptiens de

s'élancer à la poursuite du peuple hébreu. — Mais ce fait même avait son motif dans le plan divin : ducebat ... illos ... - Necessitas, c.-à-d. l'endurcissement volontaire du pharaon et de tous ses sujets. Cf. Ex. xiv, 4. - Horum quæ acciderant...: les dix plaies terribles qui étaient oubliées pratiquement dès qu'elles avaient cessé. — Quæ deerant tormentis... L'Egypte n'avait pas encore reçu sa pleine part des célestes vengeances. -Novam mortem. D'après le grec : une mort étrange.

§ III. — Récapitulation et conclusion. XIX, 6-20.

1º La nature entière favorisait les Israélites. XIX, 6-12.

6-12". Creatura... refigurabatur. Réflexion d'une grande profondeur. Dieu créait, pour ainsi dire, à nouveau les divers êtres, les ramenant à leur premier état, durant lequel ils lui étaient si dociles, avant d'avoir été gâtés par le péché de l'homme. - Deserviens præceptis... D'après le grec : aux « injonctions spéciales » que Dieu avait données aux éléments, pour qu'ils contribuassent au salut d'Israël (ut... custodirentur...). Le narrateur mentionne encore la colonne de nuée et le passage de la mer Rouge (vers. 7). - Ex aqua... terra ... C.-à-d. que l'on aperçut le lit de la mer, avec ses algues nombreuses (campus germinans), d'où provient précisement le nom

iig. 9; pl. xxviii, fig. 1, etc.). — Altam... cogidet la note. — Mirabilia et monstra. Dans le

auparavant, apparut la terre sèche; il y eut un libre passage au milieu de la mer Rouge, et un champ couvert d'herbes dans ses profonds abîmes.

8. Là passa tout le peuple que vous protégiez de votre main, et il contempla

vos merveilles et vos prodiges.

9. Ils se réjouirent comme des coursiers dans de gras pâturages, et ils bondirent comme des agneaux, en vous glorifiant, vous, Seigneur, qui les aviez délivrés.

10. Ils se rappelaient encore ce qui était arrivé au lieu de leur exil, comment la terre, au lieu d'autres animaux, n'avait produit que des mouches, et comment le fleuve, au lieu de poissons, avait vomi une multitude de grenouilles.

11. En dernier lieu, ils virent une nouvelle sorte d'oiseaux, lorsque, entraînés par la convoitise, ils demandèrent

une nourriture exquise.

12. Pour satisfaire leur désir, les cailles se levèrent pour eux du côté de la mer, et le châtiment ne tomba pas sur les pécheurs sans qu'ils eussent été avertis par de violents tonnerres; car ils souffraient justement ce que leurs crimes avaient mérité.

13. En effet, ils avaient été inhospitaliers d'une manière plus détestable que d'autres : ceux-là n'avaient pas voulurecevoir des étrangers inconnus; mais ceux-ci avaient réduit en servitude des hôtes bienfaisants.

14. Bien plus, ceux-là avaient été

arida apparuit; et in mari Rubro via sine impedimento, et campus germinans de profundo nimio;

8. per quem omnis natio transivit quæ tegebatur tua manu, videntes tua mirabilia et monstra.

- 9. Tanquam enim equi depaverunt escam, et tanquam agni exultaverunt, magnificantes te. Domine, qui liberasti illos.
- 10. Memores enim erant adhuc eorum quæ in incolatu illorum facta fuerant, quemadmodum pro natione animalium eduxit terra muscas, et pro piscibus eructavit fluvius multitudinem ranarum.
- 11. Novissime autem viderunt novam creaturam avium, cum adducti concupiscentia, postulaverunt escas epulationis.
- 12. In allocutione enim desiderii ascendit illis de mari ortygometra; et vexationes peccatoribus supervenerunt, non sine illis quæ ante facta erant argumentis per vim fulminum; juste enim patiebantur secundum suas nequitias.
- 13. Etenim detestabiliorem inhospitalitatem instituerunt: alii quidem ignotos non recipiebant advenas; alii autem bonos hospites in servitutem redigebant.
  - . 14. Et non solum hæc, sed et alius

grec : des prodiges admirables. - Tanquam... equi... (vers. 9). Comparaison poetique, pour exprimer la joie des Hébreux au moment de cette merveilleuse délivrance : ils étaient comme des coursiers ou des agneaux qui « bondissent » (διεσχίρτησαν, au lieu de exultaverunt) parmi de gras pâturages. Cf. Ps. cxiii, seconde partie, 6; Mal. IV, 2. - Magnificantes te : par de glorieux cantiques. Cf. Ex. xv, 1 et ss. - Memores enim ... (vers. 10). Le souvenir des récentes plaies d'Égypte rendait leur gratitude plus vive et plus parfaite. - Muscas: la quatrième plaie (Ex. VIII, 20-32). - Multitudinem ranarum : la seconde plaie (Ex. VIII, 1-15). - Novissime autem... (vers. 11). L'un des grands miracles du désert, qui a été également signalé plus haut. Cf. xvi, 2; Ex. xvi, 13; Num. xi, 31. — In allocutione... desiderii (vers. 12). Dans le gree : pour leur consolation. - Ascendit... de mari. Non pas du sein même de la mer, mais du côté de la mer, de la direction du sud.

2º Comment la nature servit à punir les Égyptiens. XIX, 12b-20.

12b-16. Parallèle entre les Egyptiens et les

habitants de Sodome. - Vexationes : des vengeances, d'après le grec. - Illis que ante facta...: les signes avant-coureurs par lesquels les Égyptiens avaient été prévenus de la catastrophe finale qui les attendait dans les eaux de la mer Rouge. Le récit de l'Exode, xIV, 24, les suppose d'une manière générale; le Ps. LXXVI, 18-19, les cite en propres termes. Ils consistèrent surtout en un orage épouvantable. - Detestabiliorem ... Une hospitalité pire encore que celle des Sodomites, comme le montre le parallèle qui commence en cet endroit. Of. Gen. xix, 1 et ss. -Alii... ignotos... Les habitants de Sodome ignoraient que les étrangers descendus chez eux étaient des anges revêtus de la forme humaine. · Alii... bonos hospites. Dans le grec : des bienfaiteurs étrangers. Les Égyptiens savaient que les Hébreux étaient les descendants de Jacob et de Joseph, qui leur avaient rendu de si éminents services. - Et non solum hæc... (vers. 14). Autre compte à demander aux Égyptiens relativement aux Hébreux, et autre motif de châtiment (respectus; dans le grec, ἐπισκοπή). -Inviti: d'une manière odieuse, dit plus fortequidam respectus illorum erat, quoniam inviti recipiebant extraneos;

15. qui autem cum lætitia receperunt hos qui eisdem usi erant justitiis, sævissimis afflixerunt doloribus.

- 16. Percussi sunt autem cæcitate, sicut illi in foribus justi, cum subitaneis cooperti essent tenebris, unusquisque transitum ostii quærebat.
- 17. In se enim elementa dum convertuntur, sicut in organo qualitatis sonus immutatur, et omnia suum sonum custodiunt; unde æstimari ex ipso visu certo potest.
- 18. Agrestia enim in aquatica convertebantur; et quæcumque erant natantia in terra transibant.

19. Ignis in aqua valebat supra suam virtutem, et aqua extinguentis naturæ obliviscebatur.

20. Flammæ e contrario corruptibilium animalium non vexaverunt carnes coambulantium, nec dissolvebant illam, quæ facile dissolvebatur sicut glacies, bonam escam. In omnibus enim magnificasti

punis pour avoir reçu à contre-cœur des étrangers:

15. mais ceux-ci, après avoir recueilli avec joie des hommes qui jouissaient des mêmes droits qu'eux, les tourmentaient très cruellement.

16. Aussi furent-ils frappés d'aveuglement, comme les premiers l'avaient été à la porte du juste, lorsque, couverts de ténèbres soudaines, ils cherchaient chacun la porte de leur maison.

17. Lorsque les éléments changent d'ordre entre eux, il arrive comme dans un instrument de musique où la qualité des sons est transformée, sans que rien perde l'harmonie qui lui est propre; c'est ce qu'on peut voir clairement par ce qui arriva alors.

18. Car les animaux terrestres devenaient aquatiques, et tous ceux qui nagent passaient sur la terre.

19. Le feu surpassait dans l'eau sa propre puissance, et l'eau oubliait sa vertu d'éteindre.

20. D'un autre côté, les flammes épargnaient la chair fragile des animaux répandus en tous lieux, et elles ne faisaient pas fondre ce mets délicieux, qui néanmoins fondait aussi aisément que la

ment le grec. Tel fut l'accueil fait aux anges par les Sodomites. — Qui autem cum lætitia. Les Égyptiens, au contraire, avaient reçu Jacob et ses fils avec une allégresse réelle (cf. Gen. XLV, 17 et ss.; XLVII, 1-12), et leur avaient accordé tous les droits des autres citoyens (eisdem usi.../justitits); mais ils les avaient ensuite crueilement persécutés. — Aussi, même châtiment pour eux que pour les habitants de Sodome : percussi sunt (vers. 16). — Cæcitate: par la plaie des ténèbres, Cf. xVII, 1 et ss. — In fortbus justi. A la porte de Lot. Cf. Gen. XIX, 11.

17-20. La nature modifia ses lois pour mieux châtier les Égyptiens si coupables. - In se... elementa ... convertuntur : ils se transformèrent l'un en l'autre, échangeant leurs phénomènes et leurs opérations. - Sicut in organo... D'après le grec : dans un psaltérion ; sorte de petite harpe. Voyez l'Atl. archéol., pl. LXII, fig. 7; pl. LXIII, fig. 7, 8, 9. Fort belle comparaison. Dans un instrument de musique, les notes demeurent les mêmes, qu'elles soient faibles ou fortes : il en est ainsi des éléments, qui « peuvent bien paraître changer leur action normale, mais qui ne modifient jamais leur nature essentielle ». Par exemple, l'eau ne cessait pas d'être de l'eau. alors même qu'elle n'éteignait pas le feu, etc. Unde æstimari. Le grec est plus clair : C'est ce que l'on peut exactement comprendre par la vue de ce qui se passa, c.-à-d. par l'étude des faits racontés dans l'Exode. Aux vers. 19-20, le nar-

rateur entreprend lui-même brièvement cet examen. - Agrestia in aquatica. « Moïse ne fait pas mention d'animaux terrestres devenus aquatiques ; l'auteur présente donc ici, sous une forme qui accentue les antithèses, un des faits merveilleux qui ont accompagné la délivrance des Hébreux. Les animaux terrestres ont paru aquatiques, soit pendant la grande plaie et le violent orage de la septième plaie, soit... quand la cavalerie égyptienne fut submergée dans la mer Rouge, soit, comme on l'admet plus communément, quand les Israélites passerent eux-mêmes avec leurs bestiaux à la place qu'occupaient ordinairement les flots. » (Lesêtre, h. l.). - Natantia in terra...: les grenouilles, qui abandonnaient le Nil et ses canaux pour envahir tout le pays. — Ignis in aqua... (vers. 19). Voyez plus haut, xvi, 17-25. - Flammæ... non vexarerunt ... Cf. xvi, 18, et le commentaire. - Animalium. coambulantizim: les sauterelles, les grenouilles. les différentes sortes de mouches, etc. - Necdissolvebant... Ce fait aussi a été déjà signalé anterieurement (xvi, 22 et 27). - Bonam escam Dans le grec : γένος άμδροσίας τροφής, une espèce de nourriture divine. - In omnibus... magnificasti (vers. 20b). « L'écrivain a maintenant développé d'une manière complète les lecons qu'il désirait plus spécialement mettre en relief : l'amour de Dieu pour son peuple, le châtiment des méchants, la culpabilité et la folie de l'idolâtrie, l'analogie qui existe entre le péché et la

glace. Car en toutes choses vous avez glorifié votre peuple, Seigneur; vous l'avez honoré et vous ne l'avez pas méprisé, l'assistant en tout temps et en tout lieu. populum tuum, Domine, et honorasti, et non despexisti, in omni tempore et in omni loco assistens eis.

rétribution, la nature de la sagesse, les récompenses et les bénédictions de ceux qui suivent la sagesse et la ruine de ceux qui la rejettent. » Il achère donc son beau livre en adressant au Diev d'Israël une délicate action de grâces, qui résume parfaitement la conduite de Jéhovah envers son peuple durant tout le cours de l'histoire,

